

للعارف باللك تعالى شيخ عدة بن متونس للستغانجيث ضبطها ومعجعها وعلودعليها البيتيخ الكيوكر عاصم إبراهيم الكيالمي الحسكيني الشاذلي الترقاوي

في في في المنافعة ال

Title: The mannerliness of Sufis

Followed by : Sidi Muhammad Al-Buzaydi's

poetical works

Followed by : cldah Ben Tunis's poetical works

Author: Sidi Muḥammad Al-Buzaydi

and cidah Ben Tünis

Editor: Dr. CĀşim Ibrāhīm Al-kayāli

Publisher: Dar Al-kotob Al-Ilmiyah

Pages: 224

Year: 2006

Printed in: Lebanon

Edition: 1st

الكتاب: الآداب المرضية لسالك طريق الصوفية ويليه ديوان العارف بالله تعالى سيدي محمد البوزيدي ويليه ديوان آيات المحبين في مقامات العارفين

> المؤلف: محمد بن أحمد البوزيدي وعدة بن تونس المستفائمي المحقق: الدكتور عاصم إبراهيم الكيالي

الناشر: دار الكتب العلميـــة \_ بيروت

عدد الصفحات: 224

سنة الطباعة: 2006 م

بلد الطباعة؛ لبنان

الطبعة: الأولى



#### ستنشوات محت والمحت بالمؤرث



جميع الحقوق محفوظــة Copyright

All rights reserved
Tous droits réservés

جمهمع حقسموني التكهسمة الادبهسسة واللفنهسسة محفوظلس

لسسدار الكتب العلمية ببرون ببرون بان ويعظر طبع أو تصوير أو ترجمة أو إعادة لنضيد الكتاب كاملاً أو مجزاً أو تسجيله على أنسرطلا كامسيت أو إدخماله على الكمبيولسر أو برمجته على اسطوالاات ضولهة إلا بموافقة النافسر خطيساً.

#### Exclusive rights by ©

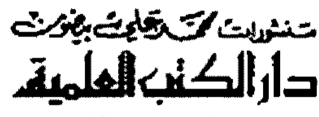
Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah Sevent - Lebanon

No part of this publication may be translated, reproduced, distributed in any form or by any means, or stored in a data base or retrieval system, without the prior written permission of the publisher.

## Tous droits exclusivement réservée à @ Dar Al-Kotob Al-limiyah Beyrouth - Lésen

Toure représentation, édition, traduction ou reproduction même partielle, par tous procédés, en tous pays, faite sans autorisation préalable signée par l'éditeur est dicite et exposerait le contrevenant à des poursuites judiciaires.

الطيعية الأولى ٢٠٠٧ م ،١٤٧٧ هـ



مِسَيِّرُوت - لِمُستَّنَان

Mohamad Ali Baydoun Publications Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah

فسرع عرمسون، القبسسة، مبسستى دار الكتب الملميسسة Aramoun Branch - Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Bldg.

صهبه ۱۹۲۱ – ۱۱ بیروت – لبنان ریاض الصلع – بهروت ۱۱۰۲ ۱۱۰۰ ቀናን፤ ቀለተፈለጉ /ንን / የምፈ<mark>ጀመ</mark> ቀናንን ቀለተፈለንየኒታ<mark>ልቸቷል</mark>

http://www.zl-ilmiyah.com e-mail: sales@al-ilmiyah.com info@al-ilmiyah.com baydoun@al-ilmiyah.com

# تقديم

وصلى الله على سيدنا محمد سيد ولد آدم والنبي الخاتم والإنسان الكامل والرحمة المهداة للعوالم الخلقية ليرقيهم من كثافة الملك إلى لطافة الملكوت ومنه إلى حقيقة الجبروت وليزكي نفوسهم وليطهر قلوبهم وليرقي أرواحهم وليحققهم بتجليات الأفعال ثم بتجليات الأفعال ثم بتجليات الأفعال .

وبعد ففي إطار بيان العلاقة بين الشيخ المربي والمريد السالك إلى الله تعالى وبيان آداب هذه العلاقة وأسرارها في مختلف الأطوار والمقامات والأحوال التي يمر بها المريد طالب الوصول إلى معرفة الله تعالى، وفي إطار كتب التصوف الإسلامي التي نقوم بتحقيقها وتنقيحها وتصحيحها والتعليق عليها نقدم للقراء الكرام كتاب الآداب المرضية لسالك طريق الصوفية المعارف بالله تعالى مربي المريدين الشيخ محمد بن أحمد البوزيدي وهو علم من أعلام الطريقة الشاذلية الدرقاوية.

وَقَدُ بَيْنَ الشيخ سبب تأليفه للكتاب فقال: اولما كانت الطرق إلى الله تعالى وخصوصاً طريقتنا هذه لا تسلك إلا بالآداب، وإلا زلّت قدم السالك وأسرع إليه العطب لكونها صعبة المرام عظيمة النفع على الدوام، والأدب أساس الطريق، عليه تبنى الأعمال والأحوال، من كل صادق صديق، رأيت أن أثبت نبذة من الآداب، من علينا بها الكريم الوهاب وسميتها الآداب المرضية لسالك طريق الصوفية، وربنا المسؤول في حصول النفع للإخوان، إنه رؤوف رحيم منانا.

هذا وإتماماً للفائدة ضممنا لهذا الكتاب قصائد الشيخ البوزيدي في التربية والسلوك والمعارف الإلهية وقصائد العارف بالله الشيخ عدة بن تونس المستغانمي أحد كبار شيوخ الطريقة الشاذلية الدرقاوية في تونس. والتي أسماها (ديوان آيات المحبين في مقامات العارفين).

ولا بد من الإشارة إلى أن كتب التصوف الإسلامي تساعد المريد على الأطلاع على الأحوال والمقامات، التي يمر بها السالك إلى الله تعالى، كما يطلع على الآداب والحِكم والقواعد الصوفية، التي يستلهم منها كيفية التحقق بأحكام مقام الإسلام وأنوار مقام الإيمان، وأسرار مقام الإحسان، وصولاً إلى قوله تعالى: ﴿وَأَعْبُدُ رَبَّكَ حَقِّ يَأْنِيكَ مَقَامِ الإيمان، وأسرار مقام الإحسان، وصولاً إلى قوله تعالى: ﴿وَأَعْبُدُ رَبَّكَ حَقِّ يَأْنِيكَ اللّهِ وَلَهُ وَرَبِية شيخه العالم بأمراض النفوس والقلوب؛ وبالأدوية الشافية له من هذه الأمراض، لأنه ورث عن النبي على علوم وأسرار مقامات الدين الثلاث: الإسلام والإيمان والإحسان، الشريعة والطريقة والحقيقة، المملكوت والجبروت؛ مصداقاً لقوله على: «العلماء ورثة الأنبياء». وقوله على: «العلماء ورثة الأنبياء». وقوله عن تأخذون دينكم».

ونرجو الله تعالى أن ينفعنا والمسلمين بما في هذه الكتب من الحب والإخلاص والصدق واليقين ومن أنوار أسرار ما تعبدنا لله به على لسان نبيته على مصداقاً لقوله تعالى: ﴿ لَقَدَ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسْرَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُوا اللهُ وَالْيُومَ الْلَاحِزاب: ٢١]، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا يَبِلِقُ عَنِ الْمُوكَ ۚ فَي إِلَّا وَتَى يُكِيرُ فَكُو اللهُ وَالْمَسُولُ فَأُولَتِهِكَ مَعَ الَّذِينَ يُولِع الله وَالنَّهِ الله وَمَن يُولِع الله وَالنَّهُولَ فَأُولَتِهِكَ مَعَ الَّذِينَ أَلْمَا الله عَلَيْهِم قِنَ النَّبِيتِينَ وَالشِّلِيقِينَ وَالشَّهَدَاء وَالْقَلِلِيقِينَ وَصَمُنَ أُولَتِهِكَ رَفِيقًا فَهِ النساء: ٦٩] لننال السعادة الحقيقية المتمثّلة بمعرفة الله تعالى في الدنيا، والنظر إلى وجهه الكريم في الأخرة مصداقاً لقوله تعالى: ﴿ وَبُورٌ يُوبَهِ يَائِرَةً فَي إِلَّا وَمَا يَائِرَةً فَي اللَّهُ الله والنظر إلى وجهه الكريم في الأخرة مصداقاً لقوله تعالى: ﴿ وَبُورٌ يُوبَهِ يَائِرَةً فَي إِلَّا وَالْمَالِقَ اللهُ وَالْمَالِدَة وَالْمَالِية وَالْمَالِي اللهُ الله الله والنظر إلى وجهه الكريم في الأخرة مصداقاً لقوله تعالى: ﴿ وَبُورٌ يَوْبَذِ نَافِرَةُ فَي إِلَّا وَالْمَالَة فَيْدُ اللهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَالْمَالَة وَلَا الله والنظر إلى السّاء: ٢٩] النال السعادة الحقيقية المتمثّلة بمعرفة الله تعالى في الدنيا، والنظر إلى وجهه الكريم في الأخرة مصداقاً لقوله تعالى: ﴿ وَبُورٌ يُوبَهِ إِنَامِنَ الْمَالَة وَلَا اللَّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللهُ الللّهُ الللهُ الل

كتبه الشيخ الدكتور عاصم إبراهيم الكيالي الحسيني الشاذلي الدرقاوي

# ترجمة المؤلف الشيخ محمد البوزيدي

قال العلامة الشيخ عبد الله التليدي في كتابه «المطرب في أولياء المغرب، في ترجمة الشيخ محمد البوزيدي رضي الله عنه وأرضاه:

وُلد رضي الله عنه بقبيلة بني سلمان الغمارية، وبها نشأ وشب، ولما قرأ القرآن الكريم وأتقنه وجوَّده انقطع لعبادة الله تعالى والسياحة سنينَ طويلة، واستقرَّ مدةً بشاطى، بحر سيدي قاسم ابن مولانا إدريس بضواحي طَنْجة يعبد الله تعالى، ولا تزال خلوته وأثر بنائها بتلك الناحية حتى يومنا هذا، وبها جاءه بعض الصالحين وبقي معه مدة، ثم قال له يوماً: إن حاجتك بفاس عند مولاي العربي الدرقاوي، فشد الرحلة إليه فاتصل به وأخذ عنه الطريقة، وسلم نفسه إليه ولازم خدمته، وبقي تحت تربيته نحو ستة عشرَ عاماً ما بين فاس وبني زروال، قائماً بمجاهدة نفسه ورياضتها، والدؤوب على الاستقامة الكاملة والسلوك التام، إلى أن فتح الله عليه الفتحَ الأكبر.

ثم أذن له شيخه في الإرشاد والتربية، والرجوع إلى قبيلة بني سلمان، قلبَى أمره وانصرف، فنزل بقرية بوسلامة، فتصدّى للدعوة إلى الله تعالى وتلقين الأوراد للواردين والأخذ بيدهم، فانتفع به وتاب على يده خلقٌ كبير.

ولنترك أبا العباس سيدي أحمد بن عجيبة تلميذه يملي علينا حالته في ذلك، فقد قال في الشرح رائية شيخه، المذكور:

«ثم أرسله يعمر زاويته بغُمارة، فحييت به العباد، واشتهر ذكره في أقصى البلاد، فأظهر الطريق بعد خمود أنوارها، وأشرقت شموس المعارف بعد كسوف أسرارها، قال: وله سياحات في بدايته وكرامات كثيرة تركناها خوف التطويل، انتهى.

وقال العلامة سيدي محمد بن الخيّاط الزُكاري في تقديمه لرسائل مولاي العربي الدُّرقاوي في ترجمة شيوخ مولاي العربي وتلاميذه رضي الله عنهم أجمعين، ونفعنا بهم وبالصالحين في الدارين، قال:

فمنهم ـ وهو أفضلَهم بشهادة شيخه وإخوانه رضي الله عنهم: صفوة خلاصة أرباب الشهود والعيان، وإنسان عين أعيان عيون التمكين في الرسوخ والعرفان، بحر الجواهر واللآلىء العرفانية والياقوت والمرجان، من شَرِبَ كأسَ الحقيقةِ حتى خرج الرُّئيُّ من أظفارِه، ورأى ببصيرته ما فاضَ نورُ على حدقةِ أشفاره، فأدرك بنور الحق ما لا يُرى قط، وسمعَ ما لو سمعه شامخ الجبال لذُكُّ وسقط، فردُ الأولياء، وسيدُ أهل وقته بلا امتراء، صاحب المقام الأسمى، والمرتبة العظمى، من طلعت شمسُه في أفق السما، الحصنُ المانع الأحمى، الواضح الآيات، البين العلامات، السكران الصاحي، الشيخ الجليل القَدَر، العظيمُ الشأنِ والخَطَر، أبو عبد الله سيدي محمد بن أحمد بوزَيدٍ الغُماريّ السلماني الحسني رضي الله عنه وأرضاه، وجعل جنةً النظر والمعارف مثواه، كان رحمه الله قبل ملاقاته بشيخه المذكور شاباً صغيراً قد حبّب الله إليه الانقطاع إلى الله والاعتماد عليه، ودوام الصيام والقيام، سائحاً في الخلوات، زاهداً ورعاً مجتهداً، لا يأوي إلى العمارة، بلغ في مقامه هذا مبلغاً عظيماً، ونشأ على ذلك من حال صباه، لأن والدته كانت من الصالحات المتعبدات، فأخذه حالَها، ورحُّله غاية الارتحال، فساح وجال بشاطى، بحر طُنْجة حرسها الله فلما أراد الله به الكمال الحقيقي، وسلوك طريق الشهود والعيان، ترقياً على الدليل والبرهان، ونفع العباد به، وخدمة شيخه وأولاده، وعن طريق التصوف وأهله؛ هيّاً الله سبحانه له ولياً من أولياء الغيب، فقال: اذهب إلى فاس، فشيخُك هو بها، وهو فلانُ الفلاني، إذ الطريق لا تُسلَك بدون شيخ، فقَدِم إليها وهو لا يعرفها ولا أهلُها، ولا الشيخ الذي قصد، فدُلُ عليه في الحين، فلما قرع الباب خرج ونظر إليه، فأخذ بيده وأدخله على أولاده، وقال له: ما مثلُكَ مَن يقف بالباب، فأنا أنتظرك منذ كذا وكذا، فلقِّنَ له الوردَ «اسم الجلالة»، اسمَ الله الأعظم، وسلطانَ الأسماء، فأخذه بشرطِه، فنجحَ وأفلح. قام رضي الله عنه بأولاد الشيخ والإخوان والأضياف أحسن قيام، وكفاهم أمرهم ومؤنتهم على الدوام.

كان رضي الله عنه علي المقام، مسموع الكلام، ظهر لكل أحدٍ فتوحاتُه، وانتشرت خُلَلُه وبيّناته، أشرقت عليه شموسُ عظمة الذات، فغيّبته عنه وعن جميع الكائنات، مصحوباً بالتأييد، مسلوكاً به طريق الكمال على التجريد والتفريد، لا يُخرجه جمعُه عن حدّ الاعتدال إلى الانحراف، كأهل الجمع الصّرف وأرباب الاستشراف.

كان شيخُه مولانا العربي رضي الله عنه يقول في غيبته في حياته وبعد مماته: اسيّدي محمد بوزيد هو الفرد، والفردُ أكبرُ من القطب في العلم بالله تعالى، بل قال له ذلك مشافها به عن إذنٍ من الحق تعالى كما هو شأنهم.

وقد قال مولانا العربي رضي الله عنه يوماً بمحضر جمَّ غفير، وجمع كثيرٍ من أصحابه، علماء وصلحاء، وقراء وأساتيذ وفقراء، رضي الله تعالى عنهم أجمعين: قوالله ما نفعني أحدٌ ما نفعني سيدي محمد بُوزَيد، ولا أخذ مني أحدٌ مثله، ولا وافقني أحدٌ مثله، ولا كذا ولا والكر فضله وخصوصيته، ويُظهر مرتبته ومزيته.

وقال فيه شيخه بعد وفاته: «هو والله فردُ الأولياء، وسيدُ أهل وقته بلا امتراء، وهو ممن بكت عليه الأرضُ والسماءة.

كان رضي الله عنه محبًا للشيخ، مرافقاً له، ومجاوراً له، وملازماً لداره أكثر من داره، ويحمل له من كل ما عنده، ويقول له في كل مرة: يا سيدي كل ما ملكني الله فهو لك، حتى روحي فهي لك مِلْك، حتى كان هذا القولُ هو آخرَ قولٍ قاله له.

والحاصل: أنه كان نادرة الزمان، وآية كبرى من آيات الرحمٰن، سكن من أرض المعارف ربوة ذات قرار معين، وفض ختام عرائس أبكار المعاني المخدَّرات الحور العين، وأقام على ذلك زمناً طويلاً، وصدَّره أربابُها، واعتمدوه أخذاً وتعويلاً، قد ترك من الأذواق ما لا يُعَدُّ ولا يُحصى، فلو جُمِعَت رسائله ومنظوماتُه ووارداتُه لأربَتْ عن مجلداتٍ عدة. وجد شيخه مولانا العربي من ذلك قدر نصفِ القامة، وأوراقاً مفرقة مختلفة المعاني بحسب وارداتِ الغيب لم يُخرجها ولم يؤلفها، وقد بقي بيد الإخوان في كل بلد من مذكّراته وحِكمِه ورسائله ومنظوماته ما فيه كفاية، سيّما كتابه المسمى بالآداب المرضية، فقد أجاد فيها ما شاء، وقد أثنى على هذا التأليف تلميذه الشيخ سيدي أحمد بن عجيبة غاية الثناء، وهو أحق بذلك، وهو موجود اليوم بأيدي الفقراء، فيه نحو العشرين كراريس.

وله منظومات منها: «التائية في الخمرة الأزلية»، ومنها: «الرائية»، شرح كلاً منهما تلميذه الشيخ سيدي أحمد بن عجيبة، وقد وقفتُ على كلّ من القصيدتين وشرحهما: مطلع الأولى: أيا مَنْ تجلّى في بقاء جماله. والثانية: بتقوى الله حيث توجهتَ.

توفي رضي الله عنه ليلة عاشر المحرِّم سنة ١٢٢٩ هجرية، ودُفِنَ بداره في البيت الذي توفي في نبيت الله عنه التي بتجيساس على شاطىء البحر، بقبيلة غُمارة حرسها الله وزادها شرفاً.



# بنسم الله التخني الريحياني

# وصلى الله على قطبِ الوجود سيّدنا ومولانا محمّد وعلى آله وصحبه وسلّمَ أجمعين

الحمد لله المتفضّل المنّان، الفاتح لمن شاء من خواصّ أصفيائه ما شاء من العرفان، الذي أزاح عن قلوب أوليائه حجب أوهام الأكوان، فسطعت عليهم أنوار البساط، وأشرقت عليهم شموس العرفان، وترجمت الألسن بما تجلّى للسرائر من الشهود والعيان، وألبس ظواهرهم حلل الآداب والأخلاق الحسان.

والصلاة والسلام على سيدنا محمد نور الأنوار، وعين الأعيان، الذي تفجرت منه ينابيع العلوم وأسرار الرحمٰن، وعلى آله وصحبه أولي البرّ والإحسان.

#### ويعد:

لما كانت الطرق إلى الله تعالى \_ وخصوصاً طريقتنا هذه \_ لا تسلك إلا بالآداب، وإلا زلّت قدم السالك وأسرع إليه العطب، لكونها صعبة المرام، عظيمة النفع على الدوام، والأدب أساس الطريق، عليه تبنى الأعمال والأحوال، من كل صادقي صدّيق، رأيت أن أثبت نبذةً من الآداب، من علينا بها الكريم الوهّاب، وسمّيتها:

الآداب المرضية لسالك طريق الصوفية

وربنا المسؤول في حصول النفع للإخوان، إنه رؤوفٌ رحيمٌ منّان.

# فصلٌ

اعلم يا أخي ـ أرشدني الله وإياك ـ أنّ بالأدب تطوى المسافة، وبه يذهب عنك ما في الطريق من المخافة، والصوفية رضي الله عنهم لا يعرفون ولا يتميزون إلا بالأدب، إذ الشرائع كلها أدب مع الحقيقة، ولولا الأدب ما ظهرت أسرارها، ولا أشرقت أنوارها، وليس في الوجود إلا الحقيقة، وإليه الإشارة بقوله سبحانه وتعالى: ﴿ فَكَن يَمّ مَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَدَمُ ﴿ الزّلزَلة: ٧، ١٨].

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ أَحْسَنَتُمْ أَخْسَنَتُمْ لِأَنْفُسِكُمْ ﴾ [الإسراء: ٧].

وقـولـه تـعـالــيٰ: ﴿إِن يَمْـلَمِ آللَهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يُؤَيِّكُمْ خَيْرًا مِنَمَّا أَخِذَ مِنكُمْ وَاللّهُ غَفُورٌ رَّحِيــهُ﴾ [الأنفال: ٧٠].

وقوله تعالىٰ: ﴿ مَّن عَمِلَ صَالِمًا فَلِنَفْسِيهُ ﴾ [فُصّلَت: ٤٦].

إلى غير ذلك من الآيات الدالة على الأدب مع الجميع؛ فضلاً مع أوليائه تعالى، فعلى المريد أن يلزم نفسه الأدب لينال من أسرار القريب المجيب.

وبالأدب الظاهر يحصل أدب الباطن، أعني التعظيم، إذ سوء الأدب ينشأ عن عدم التعظيم، وعدم التعظيم من ضعف المحبة، وضعف المحبة من التفات القلب إلى الغير، فلو حصلت المحبة لحصل التعظيم، ولو حصل التعظيم لحصل الأدب، ولو حصل الأدب لحصل التحقيق.

وأنواع الأدب كثيرة، ولكن نذكر بعض ما هو آكدُ منها على المريد، فأقول وبالله أستعين:

## [عدم زيارة الشيخ إلا بهدية]\*

١ - فمن أدب المريد: أن لا يتقدم لزيارة الشيخ إلا بهدية أو مودة، ولو لم تكن غيبته عنه إلا نحو الثلاثة أيام. وإن كان فقيراً ولم يجد شيئاً فليحتطب شيئاً من طريقه ويأتِ به إن وجده، أو غير ذلك، ومن لم يجد لا قليلاً ولا كثيراً فلينفق نفسه، ومن لم يكن عنده إلا شيءٌ قليلٌ فلينفق منه، قال مولانا تعالى: ﴿ لِنَفِقٌ ذُو سَعَةٍ مِن سَعَتِهِ مَن سَعَتِهِ وَمَن قُدِر عَلَيْهِ وَرَفَهُ فَلَيْنِق مِمّاً ءَائنهُ أَنلَهُ أَنلَهُ الله أَلَى وَلا الطلاق: ٧]، صدق الله العظيم.

وأمّا إن قدم فارغ اليد فإن مدد الشيخ يمتنع جريانه له، كماء البئر إذا فُقدَ منه الدلو، فالماء موجودٌ لكن لا سبيل إليه، فافهم.

ومن كان ذا مرض أو فاقة شديدة فلا ينبغي أن يمنعه ذلك من الزيارة، وهذا كله لمن طبعه طبع العوام، وعلامته البخل، وأما من كان طبعه السخاء والمحبة فليقدم بالشيء أو بلا شيء، وقدومه بلا شيء كقدومه بشيء، لأن من كان على هذا الوصف فهو محب صادق، ولبيب حاذق، وللزوم أهل القلوب لائق، وبدسائس نفسه عائق، وبشطحات الوجود طارق، وإلى لقاء المحبوب شائق، وفي عين بحر التوحيد غارق.

ومن هنا وصل من وصل، وانفصل من انفصل، فكن يا أخي موافقاً لأستاذك، في جميع أقوالك وأفعالك، ليمتزجَ حسُّك بحسه، ومعناك بمعناه، وحينئذٍ يفتح لك باب

<sup>(</sup>١) كل العناوين الواردة في الكتاب بين معقوفين [] هي من زيادات المحقق الشيخ الدكتور عاصم الكيالي.

حضرة الأولياء والملائكة، ثم باب رسول الله ﷺ، ثم باب حضرة الحق تعالى، فرحم الله على من تفرغ لمحبة الرجال.

#### [عدم الإكثار من الجلوس مع الشيخ]

٢ ـ ومن أدب المريد الظاهر: أن لا يُكثر الجلوس مع الشيخ لئلا يزول عنه
 التعظيم، وكثرة الجلوس مع قلة التعظيم لا تزيد المريد إلا بُعداً.

ومن هنا كان لملوك الدنيا أدباء وأمراء، وبوابون وحراس، ولو أن كل من جاء دخل عليهم من غير مشورة ولا أدب ولا تعظيم لسقطت حرمة الملك وصغر قدره، ولخسر الملك، فافهم. وكذلك مجلس ملوك الآخرة، إذا كثر فيه سوء الأدب، وامتنع الشيخ للمريدين، فيظهر عليهم الضعف والتكاسل وكثرة الكلام، ويبقئ المجلس إذ ذاك عارباً عن كسوة الأنوار، فافهم.

#### [عدم الإكثار من الضحك مع الشيخ]

٣ ــ ومن أدب المريد: أن لا يُكثر الضحك مع الشيخ، وإن ضحك معه فليقصر
 هو وليراع الأدب، وقد يكون ذلك من الشيخ اختباراً له لينظر مقامه في الأدب، فافهم.

وليكن على حذر، لأن هذه علل تؤدي صاحبها إلى المقت، ومن ظهر عليه شيء منها فالواجب عليه أن يبادر إلى التوبة، وأن يلزم نفسه الحياء من الشيخ، وليجاسدها في الخروج من طبع أهل اللهو واللعب، فإن الشيخ على قدر ما يكون عندك تكون عنده، فإن أردت أن تعرف ما عندك من حرمة الله وحرمة رسوله على فانظر ما عندك من حرمة شيخك، فافهم.

## [عدم الإكثار من الكلام بحضرة الشيخ]

٤ ــ ومن أدب المربد: أن لا يكثر الكلام بحضرة الشيخ، أحرى وأحرى مع رفع الصوت، ومن كثر كلامه حتماً يرتفع صوته، وإذا كان كثرة الكلام بخفض الصوت سوء أدب فكيف مع رفع الصوت؟!

واسمع هاهنا قوله تعالى: ﴿لَا نَرْفَعُوا أَصُوَتَكُمْ فَوْنَ صَوْتِ النَّبِيِّ [الحُجرَات: ١] الآبة.

وينبغي للمريد أن يروض نفسه ويعودها الكلام اللين، ليخرج من صفة الجبابرة الغافلين، ويتحلى بصفة الذاكرين الخائفين، قال تعالى: ﴿ وَأَغْضُضْ مِن صَوْبِكَ ﴾ [لقمَان: ١٩].

ثم ينقلها إلى الصمت بسياسة ورفق، ويستعين على ذلك بشيء من العزلة، وحضور الفكرة، حتى يجعلها في شبكة الحضرة، ومَن لم يسلك سبيل الرياضة فهو مملوك في يدها، مقهور تحت حكمها، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

# [عدم الجلوس عن يمين الشبخ أو عن يساره]

• ومن أدب المريد: أن لا يجلس عن يمين الشيخ أو عن يساره، ولو دعاك إلى ذلك؛ فليقدم الأدب على الأمر، كما هو معلوم، بل يجلس أمامه، وجهه إلى وجهه، وعيناه إلى عينيه، وقلبه إلى قلبه، وإن كان المجلس كبيراً فليجلس من وراء الناس مقابلاً له كما قلنا، فإن المريد إذا دخل على الشيخ كان كمن دخل المسجد، ولا ينبغي لمن دخل المسجد أن يجلس مدبراً عن القبلة، أو يشتغل بغير ذكر الله، لأن المسجد موضع العبادة، والشيخ قبلة المريد، وحرمته أعظم من حرمة القبلة، لقوله على يخاطب القبلة؛ أي: الكعبة: اما أعظمك وما أعظم حرمتك! والمؤمن أعظم حرمة منكه (١)، وإذا كان هذا في حق كل مؤمن، فكيف بالولي منهم!.

ولقد قال سيدي أبو العباس المرسي رضي الله عنه: «لو كشف عن نور المؤمن العاصي لطبّق ما بين السماء والأرض»، فما بالك بنور المؤمن العظيم؟.

فاعرف يا أخي قدر الرجال عند الله، وعظم ما عظم الله، وإياك والعكس فتُمقت، ويُستهزأ بك من حيث استهزأت بآيات الله، قال سبحانه وتعالى: ﴿وَلَا نَنَجِدُوٓا عَايَتِ اللهِ هُزُوّا ﴾ [البَقَرَة: ٢٣١].

وينبغي لهذا المريد أن يروّض نفسه، وأن يلزمها تعظيم المؤمنين جميعاً، ولا سيما الأولياء منهم، وأحرى الشيخ الذي أخرجه من ظلمات الشهوات، وأنقذه من نار نفسه، وسرّحه من سجن حسه، فهو أولى بالتعظيم من كل أحد، ويتحفّظ على الأدب لساناً، وعيناً، وأذناً، وفرجاً، وبطناً، ويداً، ورجلاً، وغير ذلك، فافهم.

<sup>(</sup>۱) روى نحوه ابن ماجة في سننه، باب حرمة دم المؤمن وماله، حديث رقم (٣٩٣٢) [٢/ ٢٩٧] ونصه: عن عبد الله بن عمرو قال: رأيت رسول الله قلل يطوف بالكعبة ويقول: (ما أطيبك وأطيب ريحك ما أعظمك وأعظم حرمتك والذي نقس محمد بيده لحرمة المؤمن أعظم عند الله حرمة منك ماله ودمه وأن نظن به إلا خيراً ورواه الطبراني في مسند الشاميين حديث رقم (١٥٦٨) [٢/ ٢٩٦] ورواه غيرهما.

#### [عدم إكثار النظر للشيخ]

٦ ـ ومن أدب المريد: أن لا يكثر النظر للشيخ إذا جلس أمامه، فإن كثرة النظر تورث قلة الحياء، إلا عند التذكير. نعم، إن غلب الشوق، وأشرقت على قلبه أنوار الصفات فلا يضره ذلك، ولا يقع هذا إلا عند الاستشراف على البقاء حين تتجلّىٰ له أنوار المصطفىٰ على المقار ما تظهر له في الشيخ، فإن اتسعت ظهرت له في جميع الصالحين، فإن اتسعت عادت له في جميع المؤمنين، بل في سائر المخلوقات، وهذا مقام عظيم يحتاج إلى صفاء كبير، فافهم!.

وأما قبل هذا فلا ينبغي له أن يرفع بصره في الشيخ إلا كرفع المرفوع بصره في الشمس، وإلا خلا قلبه من التعظيم، ورجع عنه كأحد الناس.

وينبغي لهذا المريد أن يلزم نفسه مراقبة الله، ومراقبة رسوله صلى الله عليه وآله وسلّم هي التي تنبت السخاء، والمحبة، والتعظيم، والنية، والصدق، والإخلاص، وغير ذلك، لأن من راقب الله خافه، ومن خافه اتقاه وأحبه، ومن أحبه آثره، ومن آثره فني فيه، ومن فني فيه بلغ قصده ومناه.

## [عدم تقرير المسائل العلمية في حضرة الشيخ]

٧ ـ ومن أدب المريد: أن لا يبادر بالكلام عند تقرير شيخه بعض العبارات لئلا يحكم فيها برأيه وفهمه، فيحملها على غير ما أراده الشيخ، فيغير معانيها، ويطمس أنوارها، فيتغير عليه الشيخ وهو لا يشعر، وحيث مُنع ظهور وجه الحكمة فلا يفتح على باطنه شيء من أسرار الغيوب، فافهم!.

قال تعالىٰ: ﴿ مَأْوَرِيكُمْ ءَايَنتِي فَلَا نَسْتَعْجِلُونِ ۞ ﴾ [الأنبياء: ٣٧].

وينبغي لهذا المريد أن يضع علمه وراءه، ولو كان عارفاً، لئلا يقع أحياناً فيما قلناه، ولا سيما إن كان يحكم بعلم الظاهر، فالواجب عليه أن يسكت ولا يتكلم، حتى يفتح الله عليه، وهو خير الفاتحين.

## [عدم الجلوس كجلسة العوام أمام الشيخ]

٨ ـ ومن أدب المربد: أن لا يجلس أمام الشيخ جلسة العوام، بل يجلس جلسة المملوك مع الملوك، وذلك كجلسة المصلي في الصلاة، لأن الشيخ قبلة المريد كما تقدم.

ولا ينبغي له أن يلتفت يميناً ولا شمالاً، ما دام أمام شيخه في مجلس الذكر والمذاكرة، فإن قام الشيخ فليلتفت إلى أي شيء إن كان راسخ القدم في الحضور، وإلا فليستحضر شيخه ومذاكرته بين عينيه في كل مجلس، حتى يحصل له الحضور مع الله تعالى، وحينتل فلا يغيب عنه شيء لكونه ينظر بالقلب لا بالجوارح، ومن هنا كانت النظرة جملة العارفين وكليتهم، قال سبحانه وتعالىٰ: ﴿وَتَعْسَبُهُم أَيْقُ الْمَا وَهُم رُقُودٌ ﴾ النظرة جملة العارفين وكليتهم، قال سبحانه وتعالىٰ: ﴿وَتَعْسَبُهُم أَيْقُ اللَّا وَهُم رُقُود عنه، أي: الكهف: ١٨]، أي: تحسبهم ينظرون إلى هذا العالم بنور العينين وهم رقود عنه، أي: ينظرون إليه بنور العيان، فما فقدوا الكون على التحقيق إلا لكونهم شهدوه بالله.

فخذ يا أخي سياسة قلبك إلى الحضور، واعرف حقيقة الأدب، ولا تستهزىء فيُستهزأ بك، ولا تلعب فيُلعب بك، وإن جهلته فاسأل عليه أهله، وإياك والتكبر، قال تعالى: ﴿فَسَنَالُوا أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنتُر لَا تَعْلَمُونٌ ﴾ [النحل: ٤٣]، أعني: أهل المعرفة بالأدب، كالشيخ والإخوان الذين لهم سبقية في الصدق، والمحبة، والتعظيم، وغير ذلك، فافهم!.

# [عدم المشي مع الشيخ مساوياً له]

٩ ـ ومن أدب المريد: أن لا يمشي عن يمين الشيخ أو يساره مساوياً له، فضلاً عن أن يتقدم، بل يتأخر قليلاً، فإن الشيخ إمام، والمريد مأموم، ولا ينبغي للمأموم أن يتقدم أمام الإمام، قال مولانا: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا نُقَدِمُوا بَيْنَ بَدَي اللّهِ وَرَبُسُولِةٍ ﴾ يستقدم أمام الإمام، قال مولانا: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا نُقَدِمُوا بَيْنَ بَدَي اللّهِ وَرَبُسُولِةٍ ﴾ [الحُجرَات: ١].

وإن تكلم معه فليجاوبه بملاطفة ولين، لقوله تعالىٰ: ﴿لَا نَرْفَعُوا أَصُّوَتُكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيّ﴾ [الحُجرَات: ٢]، كما تقدم.

وإن كان الشيخ راكباً وقدمه أمامه فلا بأس، إذ هو أمامه في الحقيقة. وإن لم يقدمه فليتأخر، فعلى قدر ما يظهر من التعظيم في المريد يظهر عليه من التنوير، والعكس، ووالله لو صحب الإنسان عامياً وعظمه لله لأمدّه الحق تعالى بما ليس هو فيه، فإن حقيقة الأشياء كلها عظيمة فضلاً عن المسلمين.

فاستحضر يا أخي مراقبة الله ومشاهدته في كل شيء، لتعظّم كل شيء، ويمدك الحق سبحانه من كل شيء، قال تعالىٰ: ﴿إِن يَمْلَيَم اللّهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يُوْتِكُمْ خَيْرًا يُمّا أَيْدَ اللّهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يُوْتِكُمْ خَيْرًا يُمّا أَيْدَ اللّهَ عَلَىٰ اللّهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يُوْتِكُمْ خَيْرًا يُمّا أَيْدَ اللّهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يُوْتِكُمْ خَيْرًا يُمّا أَيْدَا اللّهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يُوتِكُمْ خَيْرًا يُمّالًا أَيْدَا لَهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يُوتِكُمْ خَيْرًا يُمّالًا أَيْدَا لَهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يُوتِكُمْ خَيْرًا يُمّالًا أَيْدًا لَهُ وَاللّهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يُوتِكُمْ خَيْرًا يُوتِكُمْ خَيْرًا يُوتُوبُكُمْ خَيْرًا يُوتُوبُكُمْ خَيْرًا يُوتُونِكُمْ خَيْرًا يُوتُوبُكُمْ أَيْرًا يُوتُوبُكُمْ خَيْرًا يُوتُوبُكُمْ خَيْرًا يُوتُونِكُمْ خَيْرًا يُوتُوبُكُمْ عَنْرًا يُوتُوبُكُمْ خَيْرًا يُوتُونِكُمْ خَيْرًا يُونُونُونُ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَيْلًا عُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْلًا عَلَالُهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ إِنْ يُعَلّمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ عَلَيْلًا عَلَيْكُمْ عَلَيْلًا عَلَيْلًا عَلَيْلًا عَلَيْكُمُ عَلَيْلًا عَلَيْكُمْ عَلَيْلًا عَلَيْكُمْ عَلَيْلًا عَلَالًا عَلَىٰ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْلًا عَلَالًا عَلَالًا عَلَالُونُ عَلَىٰ عَلَالًا عَلَىٰ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَا عَلَالِكُمْ عَلَا عَلَالًا عَلَا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَى عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ

وقال شيخنا سيدي مولاي العربي الدرقاوي رضي الله عنه: من شهد الكمال في كل شيء، استمد من كل شيء، ومن شهد النقص في كل شيء، استمد منه كل شيء، وزاد بُعداً من الله بكل شيء. انتهى. فافهم هذه الإشارة يرحمك الله.

#### [عدم التقدم بشيخه للصلاة]

١٠ ــ ومن أدب المريد: أن لا يتقدم بشيخه للصلاة، فإن أمره الشيخ فليتقدم، ولا يعود ثانياً إلا إن أمره كذلك، وهكذا.

وإن أمره أن يكون إماماً راتباً فلا يتأخر، فإن تأخر كان ذلك منه سوء أدب، كما أنه إذا تقدم من غير إذن أساء الأدب، وليستغفر إذا قدمه الشيخ للصلاة، وليقل: «اللهم اجعل صلاتي بأوليائك رحمة، ولا تجعلها نقمة علي يا أرحم الراحمين، يا رب العالمين».

وينبغي للمريد أن لا يرى نفسه أهلاً للتقديم بأحد من المسلمين، فضلاً عن أوليائه تعالى.

والمريد الصادق إذا تقدم بالشيخ ارتعد جسمه، وسال عرقه، بل يهون عليه قطع رأسه دون أن يتقدم بشيخه لكثرة الحياء من الله تعالى.

فتأمل يا أخي، واحتفظ جهدك، والله يعيننا وإياك.

#### [عدم الجلوس بموضع الشيخ]

11 ـ ومن أدب المريد: أن لا يجلس بموضع الشيخ ولا على بساط يجلس عليه الشيخ ولو أمره، سواء كان في موضع جلوسه، أو غيره، وليتحرز ما أمكنه، وإن جلس ولم يشعر فلا يضره إن لم يعد، وليقم مهما أشعِر، فإن عاد فلا يلومن إلا نفسه.

وانظر أدب الرعية مع ملوك الدنيا، مع أن ذلك بعض البعض من آداب الصوفية، إذ الصوفية تأذبوا مع الأشياء كلها ظاهراً وباطناً، والرعية تأذبوا مع وجهة واحدة ظاهراً فقط، وانظر ما خص به الصوفية ـ رضي الله عنهم ونفعنا بمحبتهم ـ من الخير والشرف والبركة يرحمك الله أ فلا شيء أنفع لضعف الحجاب ورفعه بالكلية من الأدب مع الشيخ.

وإن أذن لك ـ يا أخي! ـ في شيء فزنه بميزان الشرع، ثم ارجع إلى قلبك واستفته إن كانت شمس قلبك قلبك واستفته إن كانت شمس قلبك قد طلعت، وإلا فاعمل بالأدب الظاهر، وهو ما قاله الشيخ، حتى

يفتح الله وهو خير الفاتحين، لأنه قد يكون في إذنه لك أمور أراد اختبارك بها وأنت لا تشعر، والإنسان يدرك بالأدب ما لا يدركه غيره بالاجتهاد في كثير من العبادات، وقد قال على: «ما فاتكم أبو بكر بكثرة صلاة ولا صوم، ولكن بشيء وقر في صدره (١). أعني الأدب، كأن العبادات كلها من حيث هي قولا وفعلا راجعة إلى الأدب؛ فلا يحيط به إلا من حصّله، وهذا لا يدركه إلا من خرجت الدنيا من يديه وقلبه، ولا تخرج من اليد والقلب إلا بالسلوك على يد شيخ عارف بالله تعالى، لأنها قد تخرج من الظواهر، وتبقى في البواطن، ولا يعرف البواقي الباطنة إلا أهل المعرفة بالله.

قاسلك ـ يا أخي! ـ على يد شيخ عارف، لتخرج من طبع الجهل إلى طبع العلم، ومن طبع العلم، ويهنيك ومن طبع العلم إلى طبع المعلوم، حتى يحلّيك ويخليك، ويقربك ويوصلك، ويهنيك ويتركك وربك، وما ذلك على الله بعزيز.

# [عدم الأكل مع الشيخ]

17 ـ ومن أدب المريد: أن لا يأكل مع الشيخ، سواء كان وحده أو مع الناس، لأنه إذا حصل التعظيم حقاً حصل في كل موضع، وأما من لا يعظم شيخه إلا بحضرة الناس أو عكسه، لكونه يستحي من الناس أن يعظمه، أو يعظم أولاد الشيخ، وأهل داره إذا حضر، ولا يعظمهم إذا غاب، فهذه صفة المنافقين المخادعين، الذين يستخفون من الله.

فلا تأكل يا أخي! مع شيخك، وإن ألح عليك غاية الإلحاح فاعتذر له غاية الاعتذار، فإنه لا يضرُك شيء، إلا إن أقسم لك فلا تتوانَ، وإن لم يقسم لك فابعد ولا تقرب، فإن الأكل مع الشيخ سم قاتل لأهل الصدق، وكلامنا كله مع أهل الصدق، وغيرهم لا يفهم معنى ما قلناه، وثَمُّ معانٍ أخرى لا تسطر بالأوراق، وإنما محلها القلوب.

ولا تغتر بمجرّد إذنه لك في الأكل، فقد يكون اختباراً منه لك لينظر مقامك في الحياء من الله تعالى، لأن من حصل له الحياء من الله عزّ وجل يستحي أن يفتح خواشمه أمام شيخه، فإن استحييت منه علم أنك استحييت من الله، وتحقق أنك دخلت حضرة

<sup>(</sup>۱) أورده أبو عبد الله الزرعي في نقد المنقول برقم (۱۰۱) [۱/٤/۱] وقال هذا من كلام أبي بكر بن عياش، ونصه: ما سبقكم أبو بكر بكثرة صوم ولا صلاة، وإنما سبقكم بشيء وقر في صدره.

الله، وإن لم تستح منه فاعلم أنك لم تحصل مقام الحياء من الله، وتحقق أن ليس لك في الحضرة نصيب، فتسقط من عينه، ويتركك وما تريد لعلمه أنك لا تصلح للحضرة، إلا إن طالت معه صحبتك مثل سنة أو أكثر، ومن لم يصل إلى هذا المقام من الأدب مع الأشياخ فليلازمهم، وليحمد الله على مخالطتهم، إذ لو جعله الله مُقاماً على أبواب الظّلمة ماذا كان يفعل؟!.

اللهم لا تحرمنا من خيرهم وبركاتهم، وسرهم وحكمتهم، وأنوارهم الساطعة بجاه نبيك سيدنا محمد ﷺ، إنك على كل شيء قدير.

## [عدم النوم مع الشيخ]

17 \_ ومن أدب المربد: أن لا ينام مع الشيخ في بيت واحد ولو لم يجد سواه، بل ينام خارج البيت سواء كان البرد أو الحر، أو يخاف من اللصوص أو السباع، وإن ألحّ عليه الشيخ فليعتذر إليه بحرف أو ما أشبهه، فإن نومه مع الشيخ يمنعه من النوم، وذلك من أعظم سوء الأدب. وقد وقع مني شيء من هذا مع شيخي، وكنت جاهلاً بظاهر الأدب، فانتبهت وحمدت الله حيث ألهمني لعيوبي، وسوء أدبي، وشكرته بلساني وقلبي.

فإياك يا أخي! ثم إياك أن تنام مع شيخك في بيت واحد فتؤذيه بريحك، أو سعالك، أو ما أشبه ذلك. ومن لم يحصل له أدب مع طول الصحبة، فالواجب على معلمه أن يدفعه إلى حضرة المخزن<sup>(۱)</sup>، حتى يتربّئ ويتأدب، وحينئذ يرده إليه، فيسلك به الطريق، ويكشف له عن حقيقة التحقيق، فالطريق كلها أدب، ومن لا أدب له فلا طريق له.

وقد قال شيخنا سيدي مولاي العربي [الدرقاوي] رضي الله عنه: •إذا حضر الأدب حضرت الطريق، وإن غاب الأدب فلا أدب ولا طريق، انتهيٰ.

والأدب سفينة النجاة، فمن ركبها نجا، وإن كان مع جهل. رقد رأيت من الناس من فيه أوصاف محمودة مع عدم علمه، وقلة فهمه، ورونقة تلك الأرصاف ظاهرة عليه. ورأيت من له علم وفهم مع أوصاف مذمومة، وقد ظهرت عليه ظلمة تلك الأوصاف.

<sup>(</sup>١) الدخرَن: كلمة دارجة في اللهجة المحلية المغربية ومعناها الحكومة، والمخَازن: الموظف الحكومي (معجم شمال المغرب تطوان وما حولها، حرف الخاء، ص٧٠).

والمؤمن لا يعرف أخاه إلا من حسن خلقه، لقوله صلى الله عليه وآله وسلم: «إن الرجل ليدرك بحسن خلقه درجة الصائم القائم، وهو غير عابد»(١).

ولما كان ﷺ أعظم الناس قدراً كان أعظمهم خلقاً، قال الله تعالى: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ عُلَىٰ اللَّهِ عَظِيمٍ ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ اللَّهِ عَظِيمٍ ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ اللَّهِ عَظِيمٍ ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ اللَّهُ عَظِيمٍ ﴿ إِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَظِيمٍ ﴿ إِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَظِيمٍ ﴿ إِللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّ

#### [عدم مناداة الشيخ]

14 - ومن أدب المريد: أن لا ينادي على الشيخ إذا دخل داره، ولو كانت له به حاجة كبيرة وألجأته إليه ضرورة، فلا يقترب باب داره، ولا ينادي عليه، بل يصبر حتى يخرج؛ فربما يكون نائماً فتشوشه، قال تعالى: ﴿ وَلَقَ أَنَّهُمْ صَبَرُواْ حَتَى تَغَرُّجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَبْرًا لَهُمْ كَانَ خَبْرًا لَهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ لَكَانَ خَبْرًا لَهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللّهُ الل

فألزم نفسك با أخي الأدب، واصبر حتى يخرج الشيخ، وتلقاه بأدب وتواضع وهيبة وتعظيم، واسأله حاجتك تقضىٰ في الحين إن شاء الله، وقد تقضىٰ حاجتك قبل خروج الشيخ إن كنت على ما وصفتُ من الأدب، لأن تأذّبك مع أولياء الله تأذّب مع الله تعالى، ولا يقضي لك جميع الحوائج إلا الأدب، ولا يمنع قضاء حوائج الدنيا والآخرة من الأولياء إلا سوء الأدب، وقد تقضىٰ بعض الحوائج مع سوء الأدب لأجل الاضطرار؛ لأن الاضطرار مقرون بالإجابة، والإجابة عند أهل التحقيق على قدر الأدب، فافهم.

# [عدم الجلوس أمام باب منزل الشيخ]

10 - ومن أدب المريد: أن لا يجلس مقابلاً لباب دار الشيخ إلا بإذنه، وإن لم يكن إذن فحرامٌ عليه بإجماع من أهل الأدب، وإن أذن له فليعط ظهره لباب الدار، وإن كان الشيخ هناك وأراد استدبار الشيخ فليعتذر إليه ولا يجلس في ذاك الوقت يَسْلَم باطنه، ولا يضره إذ ذاك الاعتذار لكونه على وجه شرعي، أو نقول: إن أخطأ في الظاهر أصاب في الباطن، والخطأ الظاهر أولى من خطأ الباطن، إذ عقوبة الباطن لا تداوى إلا بتوبة صادقة، نسأل الله السلامة بمنّه.

 <sup>(</sup>۱) رواه الحاكم في المستدرك، كتاب الإيمان، حديث رقم (۱۹۹) [۱/۸/۱] وأبو دارد في سننه،
 باب في حسن الخلق، حديث رقم (٤٧٩٨) [٤/ ٢٥٢] وليس في الحديث جملة (وهو غير عابد).

## [عدم الدخول إلى منزل الشيخ بغير إذنه]

17 \_ ومن أدب المريد: أن لا يدخل دار الشيخ إلا بحضوره وإذنه، ولا يدخل بمجرد الإذن إلا إن صرح له بذلك، وقال له: ادخل وحدك، فلا بأس، لأن بعض الصوفية حفتهم الغَيْبة [عن الحس]، وانتشر عليهم رداء الهيبة، وليس هم في هذا العالم، ولا لهم نظر إلى سائر الأنام، محفوظين من جميع الآثام، رضي الله عن جميعهم.

والدخول إلى منازل الناس يحتاج إلى تقوى عظيمة، وفي منازل الأشياخ أكثر. ومن أراد الخير كله فعليه بالأدب مع الله ورسوله، ولا يتحرك في شيء حتى يستحضر الله ورسوله والملائكة، فإن كان هكذا، فالتقوى حاصلة مع الحجر والمدر وغير ذلك، ومن لم يكن هكذا فلا يتعرض إلى هلاك نفسه.

فإن أردت يا أخي! أن تدخل حيث شئت، فلا تفك قلبك من الحضور، فإن الله تعالى يحضر معك في كل موضع حضور الرضا، ويحفظك من سابق القضاء، والله غالب على أمره.

# [عدم الأخذ من متاع الدنيا]

1۷ \_ ومن أدب المربد: أن لا يأخذ شيئاً من متاع الدنيا، قل أو جلّ، ولو ألحّ عليه الشيخ في ذلك، إلا إذ لم يكن عنده قوتُ ساعة، وكان قد قصد زيارته لله لا غير، ثم أعطاه شيئاً وألحّ عليه في أخذه، فليأخذه لعلّ فيه خيراً، وقد يكون سبباً لقناعته وغناه القلبي، فافهم.

وأما إن كان عنده قوت يومه فلا يأخذ، وإن ألحَّ عليه فليعتذر إليه جهده، فقد يختبره بذلك، وينظر هل خرج من قلبه الطمع أم لا، فإنك إن أخذت منه على غير الوجه الذي ذكرناه لك، دلَّ على أنك لم ترفع همتك من الخلق، ولم تقطع نظرك إلى الحق.

ويتبغي لهذا المريد أن يروض نفسه بترك الطمع، ويلزمها الزهد والورع حتى يعرف من يطعمه، ويسقيه، ويكسيه، ويحركه، ويسكنه، ويحييه، ويميته، فإن صاحب الطمع لم يزل تابعاً للأشياء ولو عاش ألف سنة، ولو ترك الطمع ورفع همته إلى الله تعالى لكانت الأشياء تابعة له، فافهم.

فاصرف يا أخي ا همتك في الله، واقنع بالقليل تصير شاكراً لله عزّ وجل، وغب عن القليل والكثير تكن ذاكراً لله على الكمال، ومن شكر الله على القليل أغنى الله قلبه،

ورزقه القناعة، ومنعه التدبير والاختيار، وقطع عنه جيوش الحرص وظلمات الأغيار، وكساه برداء السكينة والوقار.

هذا سر ترك الطمع في الخلق، ورفع الهمة إلى الملك الحق، لأن القوم ليس مرادهم الدنيا، وإنما مرادهم خروج المريد عن طبعه المذموم الذي منعه دخول الحضرة، إذ الحضرة لا يدخلها بخيل، وقد قال الله تعالى فيمن لم يجد شيئاً ينفقه: ﴿ مَا عَلَى الْمُصْيِنِينَ مِن سَبِيلٍ ﴾ [القوبة: (٩] بعد قوله: ﴿إِذَا نَنَبَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى نَجُونَكُمُ مَدَقَةً ﴾ [المجادلة: ١٢].

والمودة ـ أي: الصدقة ـ ثدل على أن الزائر جاء بقلبه وبدنه، وعدمها يدل على أنه جاء بالجسد دون القلب، ومن أتئ بالقلب رجع بالقلب، ومن أتئ إليه بالجسد رجع بالجسد، فافهم.

وينبغي لهذا المريد أن يملك نفسه للشيخ ليقوده إلى عالم الملكوت، ويقف به على حضرة أهل الجود والكرم فيعظم الآخرة على الدنيا، ويحب الانتقال من هذه الدار إلى الدار الباقية، ليشهد الدنيا سوقاً في طريق الآخرة، يتزود منه السائرون، وكثير من الناس اتخذوا هذا السوق دار وطن، وحجبوا عن دار البقاء، وألهتهم حياتهم الفانية، ورجعت الدنيا عندهم كأنها دار بقاء، فانكبوا على شهواتهم، واسترسلوا مع عوائدهم، على مر لياليهم وأيامهم، ولا يعتبرون بآية سمعوها، ولا بموعظة خوطبوا بها، لأنهم أموات، نسأل الله السلامة في ديننا وعقلنا، بمئه وكرمه.

ومن هنا قال شيخنا رضي الله عنه: «ليس المرض الكبير هو الحب الذي يخرج في الحسد بالقيح والصديد، إنما المرض الكبير هو حبُّ الدنيا». فافهم ما قاله رضي الله عنه.

# [عدم تقريب عياله من عيال شيخه إلا للتبرك بهم]

۱۸ – ومن أدب المريد: أن لا يقرب عياله لعيال الشيخ إلا بنية الزيارة والتبرك بهم لله لا غير، وينبغي لهم إذا قدموا لدار الشيخ أن لا يجلسوا أكثر من ثلاث ساعات، إلا إن كانوا من بلد بعيدة فيجلسوا ثلاثة أيام، وإن زادوا أكثر من ذلك فما شموا للأدب رائحة، إلا إن كان بعزم كبير من الشيخ أو من أهل الدار على الإقامة.

وينبغي لهم أن لا يكثروا الكلام ولا الضحك، ولا الأكل ولا الدخول ولا الخروج، بل يلزمون الحياء والوقار. ومن الواجب عليهم أن يقوموا بأشغلة الدار كلها.

ومن علم من أولاده عدم القيام بهذا الأدب فليمنعهم من القدوم إلى دار الشيخ، وليقل لهم: حقيقة الزيارة لا تقدرون عليها لأنها عظيمة، وزيارتكم من ههنا أحسن فإنهم إن قدموا وأساؤوا الأدب عاد ذلك عليك أيها المريد لا عليهم فتؤذى وأنت لا تشعر.

وينبغي لهم أن لا يقدموا إلا بهدية ومودة تفرح أولاد الشيخ كما تقدم في الأدب قبل هذا.

ومن أقبح عيوب الفقير البخل مع عامة الناس، فضلاً عن شيخه.

وإياك يا أخي أن تقول: أنا فقير وعيالي فقراء! فهم أولى بما يقدمون به على الشيخ! لأنا قدمنا أن المريد لا بد له من ذلك، ولو لم يكن عنده إلا الشيء القليل لقوله تعالى: ﴿ فَلْيُنْفِقَ مِمَّا مَالنَهُ اللَّهُ الطَّلَاق: ٧]. ولا يسمع قول نفسه الأمّارة التي تخدعه، وعيوب الفقير: البخل والكذب.

واعتبر ههنا لحكاية وقعت لشيخنا رضي الله عنه مع من كان يطلب الطريق على وفق هواه وشهوته، وينسب لنفسه الإخلاص ويتكلم فيه، بل كان يدّعي الأنانية المحضة، ويتكلم في خرق العوائد، وذلك أن الشيخ رضي الله عنه كان يتكلم عن الإخلاص وما ينشأ عنه، فقام إليه ذلك الرجل وقال: يا سيدي! لم أز شيئاً من هذه الأسرار التي تذكرها، وأنا لا أعلم شيئاً في باطني من البواقي؟! فقال له الشيخ: بل هي باقية فيك. فقال: وما هي؟ فقال له: إذا رزقك الله ستة فلوس وجاء من يطلبها منك، تقول لك نفسك: أنا أولئ بها، فتشح! فسكت.

وكان يتكلم في الفقر كثيراً ولا يتهمه أحد منا بشيء سوئ الشيخ كان يتهمه، فضيقت عليه نفسه فسافر إلى ناحية المشرق، فخرج عليه اللصوص، فوجدوا عنده عشرة مثاقيل فأخذرها وتركوه، فرجع وظهرت عليه الخيانة، وزلّت قدمه عن الطريق، ولم يزل في زيادة الضلال حتى عاد ينكر على الفقراء أحوالهم، نسأل الله السلامة بمنّه.

فتأمل ـ رحمك الله ـ ما صنع حبُ الدنيا بأهله، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

عجباً لمن يدعي الخروج عن نفسه ولم يقدر أن يخرج ما في يده! .

وينبغي لهم إن أعطاهم أهل دار الشيخ شيئاً أن لا يأخذوه، لتكون زيارتهم لله لا لغيره، فافهم، إلا أن يكون مما يؤكل قليلاً.

#### [عدم لبس فضلة الشيخ]

19 \_ ومن أدب المريد: أن لا يلبس فضلة الشيخ من ثوب أو غيره، فإن أعطاه الشيخ فضلة من حواثجه فليرفعها، ويحترمها، ويعظمها، ويتبرك بها لكونها قريبة العهد من الله، كانت على جسد ليس بينه وبين الله حجاب، ومن لم يأخذها على هذا الوجه فليتركها ولا يأخذها، ويعتذر، ولا يضره الاعتذار، لأن الشيخ شفيق على المريد. فإن حمل عنه الشيخ القيام بحقوقها فلا بأس بأخذها. واعتذار المريد في عدم أخذها يؤخذ من قوله تعالى: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةُ عَلَى ٱلشَّوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَعْيِلْهَا وَأَشْفَقَنَ من قوله تعالى: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةُ عَلَى ٱلشَّوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَعْيِلْهَا وَأَشْفَقَنَ من قوله تعالى: إن يَعْيِلْهَا وَاعتذارهن شريعة لا حقيقة، إذ هو مصحوب بالأدب، في سوء الأدب مع الله تعالى، واعتذارهن شريعة لا حقيقة، إذ هو مصحوب بالأدب، ولو كان عارياً عن الأدب لكان حقيقة، ولو كان حقيقة ما عذرهن الحق تعالى، ولَكَلُقُهُنَّ والو كان حقيقة ما عذرهن الحق تعالى، ولَكَلُقُهُنَّ والو كان حقيقة ما عذرهن الحق تعالى، ولَكَلُقُهُنَّ والو كان حقيقة ما عذرهن الحق تعالى، ولَكَلُقُهُنَ

فتأدب يا أخي! يرفع عنك كل مشقة ومحنة، ونقمة وبلوى.

## [عدم لبس الجديد بدون إذن الشيخ]

٢٠ - ومن أدب المريد: أن لا يلبس ثوباً جديداً إلا بإذن الشيخ، ولو كان ما فيه ثلاثة دراهم، لأن الثوب الجديد حرام على المريد الصادق، فإن لبسه فقد زلّت قدمه عن طريق الصديقين. وعلامة الفقير الصادق أن يبيع كل ثوب جديد ساقه الحق إليه، ويشتري به ثوباً خلقاً ويتصدّق بما فضل. والثوب الجديد الذي يقوم في الزينة مقام الثوب البالي من كون النفس لا تنظر إليه ولا الخلق فلا بأس بلبسه. وأما الجديد الرفيع فلا بد أن يشاور الشيخ في بيعه أو لبسه، فإن لبسه بغير مشورة كان مقتدياً بنفسه، إذ الثوب الجديد الرهيف لباس أهل الدنيا، وحرام على أهل الآخرة أن يتزينوا بزينة أهل الدنيا، ومن تزين بزينتهم بطلت نسبته الظاهرة، وإن بطلت النسبة الظاهرة، بطلت الباطنة على التحقيق.

ولا يكون الفقير فقيراً حتى يكون كاملاً ذاتاً وصفة، أعني: ظاهراً وباطناً، فإن لم يكن على هذا الحال، بطل فقره عند المحققين، لأن الظاهر هو الذي يشهد لصاحبه بما في باطنه. وأيضاً أما يستحي أن يكذب خلق الله حين ينادونه بما ليس فيه، فيقولون له: يا فقير! هذا التكذيب حقيقة. وأما شريعة: فكذبه عليه. فانتهر نفسك يا أخي! ظاهراً وباطناً، وإياك والتصنع والتزين بالأقوال دون الأفعال والأحوال، وتخلق بأخلاق الفقراء الذين وصفهم الله تعالى في كتابه العزيز، وإلا فستُفضح: ﴿ لِلْفُقَرَاءِ ٱلمُهَنجِرِينَ ٱلذِّينَ أُخْرِجُوا مِن دِينرِهِمْ وَأَمْوَلِهِمْ ﴾ [الحشر: ٨].

ومن علامتهم: أن تحن القلوب عند رؤيتهم، وتنحل لهم الأيدي المعقودة، وتخضع لهم الرقاب المتكبرة. وسبب هذا: ملازمتهم لأوصافهم، من فقر وذل، وضعف، وعجز، وجهل، وغير ذلك اختباراً منهم، واقتداء بنبيهم صلّى الله عليه وآله وسلّم تركوا الشهوات مع وجودها لديهم في محبة الله ورسوله صلّى الله عليه وآله وسلم. فإن أردت \_ يا أخي! \_ أن تكون منهم فتخلّق بأخلاقهم، ومن لم يتخلّق بأخلاقهم فلا يطمع في نيل مراتبهم، ولو كان على عبادة الثقلين، إلا إن كانت له فيهم محبة عظيمة، وكان يؤثرهم على نفسه لأن الفقر والمسكنة منهما تفرعت العبادات كلها.

فاسلك ـ يا أخي 1 ـ على يد شيخ يعالج أمراض قلبك، وتبرأ من هم الرزق، ومن محبة العز والجاه، فإن هذه العلل هي التي قطعت كثيراً من السائرين إلى الله تعالى، وهي عقبة كبيرة، فمن جازها سهل عليه ما بعدها، والعكس.

فالزم ـ يا أخي! ـ أهل حضرة الله، واصبر على مناقشتهم، وإقماعهم، وإهمالهم، فذلك منهم كله حرب مع نفسك الأمّارة، لا معك، فاصبر حتى يقطعوا بك القواطع الني قطعتك عن الفكرة، ومنعتك من دخول الحضرة، فإن صبرت نبت، وإن نبت لقحت، وإن لقحت زهرت، وإذا زهرت أثمرت، وإذا أثمرت أكلت، ووكلت، وما ذلك على الله بعزيز، فتأمل ـ يرحمك الله ـ فإني طويت لك الطريق بنعت التحقيق، والله عليم حكيم.

#### [عدم شكوى حوائجه للشيخ]

۲۱ ـ ومن أدب المريد: أن لا يشكو لشيخه حواثج دنياه، فإن عسر شيء عليه فليتوسل إلى الله تعالى بشيخه، ولا يظهر ذلك، ومن أظهر ذلك، فقل أن يفلح؛ فإن دخوله بحضرة الشيخ كان بنية الآخرة لا بنية الدنيا، وحينتذ فلا يطلب خلاف ما قصد، وإن طلبه كان ذلك غشا منه، وسوء أدب. ومن كان على هذا الحال فهو محسوب من العوام، فإن ظهر من المريد شبه هذا فليعترف لله ولرسوله، وللشيخ بأنه مسيء الأدب، ثم يتوب إلى الله توبة نصوحاً، ظاهراً وباطناً. ظاهراً بالجوارح مع الشيخ، وباطناً بالقلب مع الله ورسوله، ولله تعالى أعلم.

وينبغي له أيضاً: أن لا يشتكي للشيخ بالفقر، وإذاية الخلق، ولا للإخوان، ولا لغيرهم، بل يلزم نفسه المجاهدة والمكابدة، والصبر على معرفة الله. فإن المعرفة أولها صبر ومجاهدة، ثم حب ومكابدة، ثم غيب ومشاهدة، ثم صحو ومكالمة. فمن كانت بدايته كما ذكرنا كانت نهايته كذلك.

واعلم أن المريد إذا اشتكل للشيخ الفقر والإذاية سقط من عينه إلا إذا كان جاهلاً بعلم الطريق فَيُعَلَّم، فإذا عُلم ثم شكا سقط من عينه، لا سيما إن كان يدّعي القرب من الحضرة، ويزعم أنه ثابت في النظرة، فإن شكواه تكذب دعواه، والراسخ في المعرفة لا يخفى. وعند وجود التصرفات يعرف كل واحد وحده، ولا تبقى دعوى خفية دون وجود البلية، فافهم.

والمريد الحقيقي لا يشتكي من جوع أو عري، أو ضرب، أو غير ذلك محبة في الله، لأنه لا يعلم فاعلاً غير الله، ولا يشتكي إلا من شهد فعل غيره، ومن كان كثير الشكوئ لا يصلح للحضرة، لأن الحضرة لا تصلح إلا للرجال، وهذا من جملة النساء، لأن النساء يشتكين من مرض ذبابة، لكثرة عزة نفوسهن عليهن.

وينبغي لهذا المريد أن يروض نفسه، وأن يلزمها الذل حتى ترجع بمنزلة الكلب الأبرص، يستثقل الناس النظر إليه، فضلاً عن القرب منه، لأكل أو غيره، لتذوب نفسه، وتفنى، وتضمحل، وترق، وتدق، ليسرع دخولها من باب الحضرة، لأن باب الحضرة ضيقة على النفس المتكبرة بالمال والجاه، أو غير ذلك من العلل التي منعت كثيراً من الناس دخول الحضرة، والحضرة معنى، ولا يدخل الحضرة إلا من كان معنى، ومن لم يحمل الفقر والإذاية فليس له نصيب في الولاية.

# [عدم الإسراع في الرد على مشورة الشيخ]

٧٢ - ومن أدب العريد: أن لا يسرع في الجواب إذا شاوره الشيخ في أمر ديني أو دنيوي، بل يتأنى، ويتأمل ما مراد الشيخ؟ فإن فهم مراده فليجاوبه بما أراده منه، وإلا فليقل له: أنت أعرف الناس يا سيدي!. لأنه هو أعرف منه بجميع الأمور الدنيوية والأخروية، ومشاورته معه امتثالاً لأمر الله، لقوله تعالى: ﴿وَالْقَفُ عَبُّهُم وَاسْتَنْفِرْ لَمُهُم وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلأَمْرِ وَاللهُ عَمران: ١٥٩]. أي: لكونهم ظنوا أن النبي ﷺ اختلف في شيء وَشَاوِرَهُمْ فِي ٱلأَمْرِ وَاللهُ عَمران، وماورته مع أصحابه ﷺ إنما هي إظهار للعبودية فقط. وكذلك ورثته على عليه أمر، ومشاورته مع أصحابه الى مشاورة أحد، ومن جهة الشريعة أمره الحق تعالى بمشاورة أصحابه ليقف على الكُمّل من ورثته على حد الشريعة، ولولا تشريعه الله لانهتك ستر الحقيقة على الشريعة، فتبطل الشريعة، فما ظهرت أنوار الحقيقة إلا بوجود الشريعة، فافهم.

#### [عدم الاستبراء بمكان عام]

٧٣ ـ ومن أدب المريد: أن لا يستبرىء بموضع يراه الناس، أحرى في ذلك إخوانه الفقراء، وأحرى شيخه، إلا إذا كان مغلوباً بالمرض وشبهه، ومن فعل شيئاً من ذلك لغير عنر فقد خلع ربقة الحياء من يده، ومن أعرى ظاهره من حلة الحياء أعرى الله باطنه من حلة الإيمان. وأيضاً: قاضي الحاجة بمرأى من الناس متهم في التقوى، لأن التقوى تحمل صاحبها على الأحوال الحسنة، والاستتار في الاستبراء من أحسن الأحوال وأشرفها.

وإذا كان المريد مطالباً بستر الحقائق النورانية، فكيف لا يطالب بستر الحقائق المظلمة. وما رأينا أحداً من أهل تربية الأخيار يفعل ذلك فضلاً عن أهل تربية الأولياء الذين ينظرون المريد بنور الله، ونور رسوله على ومن كان بين أيديهم، وظهر عليه شبه هذا فهو ميت القلب، وحضوره بين أيديهم بالجسد فقط، كالذين كانوا ينظرون النبي على بعيون رأسهم دون قلوبهم.

وما رأيت أحداً مال إلى أولياء الله بقلبه وبقي سيّىءَ الخلق، والعكس. فأعمل ـ يا أخي! ـ قلبك مع أولياء ربك، فإنهم ورثة الأنبياء في الحال والمقال.

ومن ثمرة جلوس العارفين وصحبتهم: الحياء، والمريد ينبغي له الحياء مع سائر المسلمين، ويراقب فيهم نور الإسلام الذي هو نور رسول الله على الذي هو من نور الله الله الله الله الذي هو من نور الله ويعظم الحياء في حق أولياء الله لعظم نورهم، وسواء كانوا أحياء أو أمواتاً، وفي حق الأحياء أعظم.

ومن علامة رسوخ الإيمان في القلب: ظهور الحياء على الجوارح، ومن لم يظهر عليه الحياء فهو كاذب في دعوى الإيمان، يصدق عليه قوله تعالى: ﴿ قُلْ لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِنَ عَلَيه الحياء فهو كاذب في دعوى الإيمان، يصدق عليه قوله تعالى: ﴿ قُلْ لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِنَ اللَّهُمُ الْحَياء فَوْلُوا أَسْلَمُنَا ﴾ [الحُجرَات: ١٤]؛ فلو حصل لهم الإيمان حقاً كما زعموا لحصل لهم الحياء منه ﷺ، ولا قدروا أن يقولوا آمنا ولكن يقولوا أسلمنا.

وهذا أدب من حصل له الإيمان، فافهم: ﴿ فَلَا تُزَكُّوا أَنفُكُمْ هُوَ أَعْلَا بِمَنِ التَّفَيّ ﴾ [النّجم: ٣٢]؛ إذ لا ينبغي للمؤمن الحقيقي الذي يخاف الله أن يقول: أنا تقي من غير أن يقول حقاً، فلا بأس، نعم إن استوت فيه الأضداد، وقال: أنا مؤمن حقاً، فلا يضر ذلك، لأن مقامه اقتضى ذلك.

وقد قال ﷺ: «كيف أصبحت يا حارثة!؟» قال: أصبحت مؤمناً بالله حقاً. قال: المبحث مؤمناً بالله حقاً. قال: الفما حقيقة إيمانك؟» قال: عزفت نفسي عن الدنيا. فقال له النبي ﷺ: «عرفت فالزم» (۱).

فاسلك ـ يا أخي! ـ على يد شيخ عارف بالله، قائم بسنة العوام والخواص، بلغ في البعد عن الدنيا الغاية، وبلغ في علم الأحوال الغاية، إن أردت الوصول إلى ما تطلب.

وقد تشعبت الطرق، وتوعرت على سالكيها، ولا سيما في هذا الزمان، ومن لم يسلك على يد أهل الأحوال فلا يجد طريقاً عن طريق أهل الأقوال، وكيف يكون الوصول بالأقوال دون الأفعال، وقد ظهر لي أن الطريق الظاهرة كثيرها معلل بحب الجاه، والرفعة، والسمعة، لأن العاجلة دخلت معهم دخولاً تاماً، وتأمل تر ذلك بعين رأسك.

فعليك يا أخي ا بشيخ عارف كامل يخرجك من شبكات الشهوات، ثم يمنحك الفوائد، ويمنعك العوائد ويعرفك بأصول السنة، وفروعها، وحينئذ يحسن ظنك بأهل الأحوال، فتبلغ مبالغهم، وتحصل الراحة والهناءة والعافية، وتعرف أين قلبك من الأجساد، والله تعالى أعلم.

#### [الحب والبغض بحب الشيخ وبغضه]

۲٤ ـ ومن أدب المريد: أن يحب بحب الشيخ، وأن يبغض ببغضه، ويفرح بفرحه، ويحزن بحزنه، ومن كان على العكس فهو مراء، منافق، ليس له اقتداء بالشيخ، وكيف يسير إلى الله من يحب ما أبغضه شيخه؟. أو يبغض ما أحبه؟.

فالواجب على المريد أن يحب ما أحبه شيخه، وأن يبغض ما أبغضه شيخه، ويكون قلبه على قلبه، وجسده على جسده، فإن كان على هذا الوصف فهو محب صادق، ولبيب حاذق، وللزوم أهل القلوب لائق، وبدسائس نفسه عائق، وشطحات الوجد طارق، وللقاء المحبوب شائق، وفي عين بحر التوحيد غريق، ومن هنا وصل من وصل، وانفصل من انفصل.

 <sup>(</sup>۱) رواه الطبراني في الكبير، عن الحارث بن مالك الأنصاري، حديث رقم (٣/٢٦٣) والبيهقي في
 شعب الإيمان، فصل فيما بلغنا عن الصحابة، حديث رقم (١٠٥٩١) [٧/٣٦٣] ورواه غيرهما.

فكن يا أخي! موافقاً لأستاذك في جميع أقوالك وأفعالك، يمتزج حسك بحسه، ومعناك بمعناه، وحينئذ تفتح لك باب حضرة الأولياء والملكية، ثم باب حضرة رسول الله رهم الله من تفرغ لصحبة الرجال قلباً وقالباً، ففرح بفرحهم، وحزن لحزنهم، ومشئ على منهاجهم اللطيف، وترك منهاج أهل الحجب الكثيف.

فإياك يا أخي! والتخلق بأخلاق العوام: اللسان يضحك، والقلب يشرك، ﴿ يَقُولُونَ بِأَفْوَهِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِم ﴾ [آل عِمرَان: ١٦٧]، وهذه صفة أهل الهزل، وأما صفة أهل الهزل، وأما صفة أهل الباطن.

واعلم أن الطريق إلى الله تعالى طريق جد، ومن لم يكن صاحب جدٍ لا ينال منها شيئاً.

فينبغي للمريد أن يجاهد نفسه في الخروج من وادي النفاق، وأكثر ما يقع للمدعين والحبابرة، وأرباب أهل الدنيا: فأما المدعون فيقع النفاق معهم استحياء منهم. وأما الجبابرة، فلأجل الخوف منهم. وأما أرباب الدنيا فللطمع فيهم، وهو من أقبح القبائح للمريد: ﴿وَقُلِ ٱلْحَقُ مِن رَبِّكُمْ فَمَن شَاةً فَلْبُؤمِن وَمَن شَاةً فَلْيَكُمُون ﴾ [الكهف: ٢٩].

ولا بد لمن أراد الخروج من هذا الوصف الذميم من رياضة عظيمة، وصبر شديد على مناقشة شيخه في خرق عوائد نفسه حتى ترجع عن هواها، ويدفع عنها شرها وبلواها، حتى تحصل له الغَيْبَة فيملأ قلبه خشية، وهيبة، فيشغله ذلك عن الهزل والمزاح، وحينئذ يستريح من التعب، فافهم.

# [عدم إظهار العلم أمام الشيخ]

70 - ومن أدب المريد: أن لا يظهر العلم أمام شيخه، وكذلك الأحوال والفراسة، ولو كانت مواهبه كالسحاب، إلا إن غلب عليه حال فالدية حينئذ على القاتل، لأن صاحب الحال سقط عنه شروط الأدب، لكونه محكوماً عليه، ومن أكبر سوء الأدب أن تتظاهر بالعلم على معلمك، وقد كنت جاهلاً أعمى، أبكم، أصم، وقد علمك علم التحقيق، وكشف عن قلبك حجاب الغفلة، فسمعت ما لم تسمع، ورأيت ما لم تر، ونطقت بما لم تتعلم قبل، فكيف يليق بك يا أخي ا أن تظهر القوة في العلم والحال، وأنت نقطة من بحر علمه وحاله، وتدعي صفاء البصيرة والسريرة، وأنت لمحة من بصيرته، وتدعي صفاء اللسان وأنت لغة من لغاته، وتدعي المكالمة مع الله وأنت لم تحصل المكالمة مع أولياء الله.

فلو فهمت المكالمة، وسمعت المناجاة لفهمت من أين هي، ولعرفت قدر من كان سبباً في وصولها إليك، ولتواضعت له، وانكسرت، واحترقت، وضعفت، ولتركت علمك وعملك، وأحوالك، وقمت مقام العبد المملوك بين يدي الملوك.

ومن لم يكن على هذا الحال فهو من قوم نيام، لا يصلح للحضرة، ولا للجلوس مع أهلها، وإنما يصلح لكنس المزابل الخبيثة، لعل نفسه تموت بذلك، أو تقرب، وحينتذ تساعده على الأدب مع أهل الله، والله يأخذ بيد من عثر.

وينبغي لهذا المريد أن يروض نفسه، ويلزمها الصمت والجهل، ظاهراً وباطناً، حتى يصير كالبهيمة لا تتكلم إلا عند إرادة إشباع بطنها، هذا لمن أراد النصح لنفسه، ومن أراد أن يغشها فليبادر إلى الكلام وليجاوب عن كل ما بدا له.

قال في الحكم: قمن رأيته مجيباً عن كل ما سئل، ومعبراً عن كل ما شهد، وذاكراً لكل ما علم؛ فاستدل بذلك على وجود جهله».

وكثرة الكلام والإشارات والتعبير من رعونة نفس المريد، فإن النفس لا تحب أن ترى جاهلة لكثافة حجابها.

اللهم اجعل بيننا وبينها نظرة قلبية تحجبنا عن رؤيتها، وتمنعنا عن دخول حضرتها الباطلة؛ بمنّك وكرمك، إذ لا يستحق أحد شيئاً إلا بفضلك، فألهمنا اللهم أسباب القبول إلهاماً حالياً كما ألهمت إبراهيم خليلك عند نزول بلائك، وغيبنا بمعرفتك عند نزول جلالك.

اللهم من أنعمت عليه فتحت له باب الرضا والتسليم، وعرفته ذلك في نفسه، وألهمته الصواب معك، والأدب في حضرتك، فامنن علينا بفضلك.

اللهم من اخترته لحضرتك فقد أنعمت عليه بمعرفتك، وهيأت له التعرفات لترفع له الدرجات، وقدمت له في هذه الدار جملة ما كان في سابق أزلك مرسوماً في لوح حكمتك، بقلم قدرتك، فأفض علينا اللهم هنا من ذلك حظاً وافراً، بلطف منك ورحمة، وعرفنا بك اللهم معرفة كاملة بمكالمة محفوفة بأنواع الأذواق بطلوع شمس توحيدك، واجعلنا هائمين في بحر أحديتك، متحيرين بوجود محبتك عن ملكك وملكوتك، وجبروتك، غائبين مع من سكر، حاضرين مع من حضر، يا أرحم الراحمين، يا رب العالمين.

#### [عدم الالتفات إلى غير شيخه]

٢٦ ـ ومن أدب المريد: إذا اتخذ شيخاً كاملاً واصلاً، موصلاً، جامعاً لأنواع الجذب والسلوك، يسير على طريقة التجريد، والاكتساب، كيف شاء، أن لا يلتفت إلى سواه كاثناً من كان، وإن النفت إلى سواه فلا ينال ربحاً أبداً، ولو اتخذ ألف شيخ كلهم جامعين لا ينال شيئاً لعدم نيته، وقلة صدقه. إذ لو كانت له نية لوجد حاجته في موضع لا يتهم بسر، ولا بركة، ولا خير قط لقوله ﷺ: «لو حسن أحدكم نيته في حجر لانتفع منه، أنه منع الناس نيل حوائجهم سوى قلة نيتهم، فافهم، ولو وجدت النية لوجد الخير كله أين ما كان.

#### [عدم مطالبة الشيخ بالكرامات]

۲۷ ــ ومن أدب المريد: أن لا يطالب شيخه بالكرامات، ولا يخدمه لأجل ذلك،
 ولا يطلب ذلك إلا من لا عقل له، ولا علم، ولا خير فيه.

والذي ينبغي للمريد أن يطلب من شيخه أن يذكره الله، وينسبه نفسه، ويزهده في الدنيا، ويرغبه في الآخرة، ويعرفه بحقيقة ما خُلِق لأجله من العبادات لله خالصاً، ويقهره عن الشهوات بمذاكرته، وهمته، ويمنعه الدعوات، ويحبب له أوصافه، ويقودها إليه بسياسة حق لا يدري أي وقت حصلها، ويصلحه مع الفقر وغيره، حتى يكون الدين كله

ولا يبلغ المريد حقيقة المحبة والصدق حتى لا يطلب من الشيخ غير ما ذكرنا. وأي شيء أعظم وأكبر وأجلُ من الاستقامة التي جاءنا بها البشير صلّى الله عليه وآله وسلّم فما من كرامة ظاهرة وباطنة إلا وهي ناشئة عن ذكر الله، وراجعة إليه.

ويكفي الذاكر من الكرامات كونه جالساً في حضرة الله ما دام ذاكراً، لما في الحديث القدسي: «أنا جليس من ذكرني» (٢)، و«أنا معه حين يذكرني» (٢)، إلى آخر الحديث.

<sup>(</sup>١) أورده الهروي في المصنوع بلفظ: «لو أحسن أحدكم ظنه بحجر لنفعه» [١/٧٤٧] والعجلوني في كشف الخفاء، حديث رقم (٢٠٨٧) [١٩٨/٢].

 <sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي شيبة، الرجل يذكر الله وهو على الخلاء..، حديث رقم (۱۲۲۳) [۱۰۸/۱] والبيهةي في شعب الإيمان، الفصل الثاني في ذكر آثار وأخبار..، حديث رقم (۱۸۰) [۱/۱۵].

 <sup>(</sup>٣) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الذكر والدعاء والتوبة..، حديث رقم (٢٦٧٥) [٤/ ٢٠٦١] وابن
 ماجة في سننه، باب فضل العمل، حديث رقم (٣٨٢٢) [٢/ ١٢٥٥] ورواه غيرهما.

ومن لم يشعر بهذا؛ تكفيه محبة الشيخ لله: «المرء مع من أحب، (١).

ومن لم يقنع بصحبة الأخيار ومجالستهم فهو غير شاكر لنعم الله تعالى عليه. وعدم التفكر موجب لسلب النعم، كما أن شكرها موجب لنيل ما هو أعظم من ذلك، قال تعالى: ﴿ لَهِن شَكِرُتُمْ لَأَزِيدَلَكُمْ وَلَهِن كَفَرَتُمْ إِنَّ عَذَابِى لَشَدِيدٌ ﴾ [إبراهيم: ٧].

ويكفي المريد من الشيخ أن كان ضالاً عن الطريق فأرشده إليها وكان لا يتعظ بموعظة فوعظه، فاتعظ.

قاعقد \_ يا أخي! \_ النية الصالحة، والظن الحسن، واقرب إلى الشيخ تهتد وترشد، وتنال ما تشاء. وما تعطل الفتح على كثير من الناس إلا لقلة نيتهم، وسرء ظنهم في أولياء الله، نسأل الله اللطف بمنّه.

# [عدم الشروع في أي حال إلا بإذن الشيخ]

٢٨ ـ ومن أدب المريد: أن لا يشرع في حال من الأحوال إلا بإذن شيخه، وكل شيء فعله من غير إذن فلا يجد له سراً ولا بركة، لأن السر مرموز في الإذن لا في العمل، فافهم.

وكذلك إن أذن لك في شيء كالسؤال مثلاً، فلا تشرع فيه حتى تعرف حقيقته، فإن لكل حق حقيقة، وحقيقة السؤال أن لا تترك شيئاً مما عندك مقليلاً كان أو كثيراً وحينتذ تذوق حلاوته، ظاهراً وباطناً؛ ظاهراً: ذلاً وإهانة، وباطناً: عزاً وولاية، وأنت بين الحالتين تتبختر؛ إن نظرت إلى ظاهرك وجدت وصف البعد، وإن نظرت إلى باطنك وجدت وصف القطران. فمن لم يجمع بين الضدين فليس بواصل مواصل العرفان، ومن جمع بين الفقر والغنى، والذل والعز، والفقد والوجد، وغير ذلك، فقد أمن شر كل البواقي.

ثم إن سألت ـ أيها الأخ! ـ شيئاً قليلاً كان أو كثيراً، فخذ نصفه وتصدَّق بالنصف الباقي كفَّارة للنصف الأول، هذا إن كان لك أولاد، وإلا فيكفيك منه ما تردَّ به جوعك، وما تستر به عورتك، مثل الكسرة اليابسة، والجبة الخشنة، مما يقيك البرد والحر، والزيادة فوق هذا حرام أخذها.

 <sup>(</sup>۱) رواه البخاري، باب علامة حب في الله عزّ وجل. . ، حديث رقم (۵۸۱٦) [٥/ ٢٢٨٣] ومسلم في
 صحيحه، باب المرء مع من أحب، حديث رقم (٢٦٣٩) [٤/ ٢٠٣٢] ورواه غيرهما.

#### [عدم ظن السوء بالشيخ نحوه]

۲۹ ـ ومن أدب المريد: أن لا يظن بشيخه أنه يبغضه أو يهينه، ولو قل أدبه، أو ليس هو عنده في نظر كبير، أو أنه يرفع عليه غيره، ولو كثرت مودة ذلك الغير، فإن هذا كله سوء أدب، يوقع صاحبه في الحسد والشتات للإخوان، يقع فيه من لا صدق له، والمبتلئ به قل أن يفلح، قال الله تعالى: ﴿وَذَالِكُمْ ظَنْكُمُ الّذِى ظَنَنتُم بِرَبِكُمْ أَرْدَنكُمْ فَأَصَبَحْتُم مِن لا عَلَى .

وأهل الحضرة مطهرون من مثل هذا لأن المريد إذا ظن في الشيخ ما ليس فيه كان متصفاً بالبهتان العظيم؛ فإن الفقراء عند الشيخ كأصابع اليد، كما قال الشرفي، ليس واحد منهم أعز من الآخر، ولو فعل ما فعل.

فطهر قلبك \_ يا أخي! \_ من أوصاف البشرية التي منعتك أسرار الروحانية، لتكون من أهل الأجساد النورانية، لقد انحجبت في محل رفع الحجاب، وأساءت الأدب في لباب الأدب، وألزمها الخروج من حضرة سوء الظن إلى حضرة حسن الظن، وامنعها من شهواتها، وطهر قلبك من رعونة بشريتك، وأن تنتصر لله، ولا تنتصر لنفسك، لينصرك الله، ويثبت قدمك، والله غالب على أمره.

#### [عدم كتمان محبة الله ورسوله وشيخه وإخوانه]

٣٠ ـ ومن أدب المريد: أن لا يكتم محبة الله ورسوله، وشيخه، وإخوانه، إن كانت له قلبية، فإن في إظهارها زيادة إلى الله عزّ وجل، قال تعالى: ﴿فَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُو وَرَسُولُمُ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ [الثوبة: ١٠٥]، أي: محبتكم، وإظهارها يكون بالخدمة، والتعظيم، والتحدث باللسان.

واعلم أن المحبة هي أفضل الأعمال، وقد يبلغ العبد بالمحبة ما لا يبلغه غيره بكثير من الأعمال الزكية. وقد قال شيخنا مولاي العربي الدرقاوي رضي الله عنه: «الشوق يوصل إلى الله بالطريق أو بغير الطريق»، انتهى. لأن ثمرة الأعمال كلها راجعة إلى المحبة والشوق، ولا فرق بين المحبة والشوق، إذ هما اسمان لشيء واحد، والمتمسك بالمحبة لا يفوته شيء من الخير، فتأمل ذلك فإنه دقيق، وألزم نفسك الأحوال التي تنبت المحبة والشوق لتقرب عليك الطريق، والله المعين.

وفي إظهارها أيضاً زيادة المحبة والتعظيم لمن أراد الاقتداء بأحوال الإخوان، لكونه رأى نفسه ليست بأهلٍ لأحوال الشيخ، لأن أحوال الشيخ رضي الله عنه كبيرة على أهل الصدق، فضلاً عن أحواله، فأقواله شهاب الحضرة، تحرق النفوس البعيدة المدنسة بالشهوات، كيف يتلقاها الضعيف مثلي؟، ومن هنا كان كلام أهل الإخلاص ثقيلاً لا يقدر أحد على العمل به، بخلاف كلام الإخوان، فإنه يخف من بعضهم على بعض، يقدر أحد على الإخلاص، والنفس تشم رائحة البقية فتسكن إليها، وتطمئن، فلا تزال تسمع منهم حتى تحمل أحوالهم، فإذا اندرست بحال الإخوان، واستمرت معها، عادت تحمل أقوال الشيخ، فإذا اندرست بأقواله، عادت تحمل أحواله، فإذا اندرست بأحواله عحصل لها التمكين في الإخلاص، والله تعالى أعلم.

ولا تظن أن كل من دخل عند العارفين دخل بالنية والصدق، فإن النية أمر عظيم، فما بالك بالصدق؟ بل الداخلون على ثلاثة أقسام:

منهم: من دخل بالنية والصدق.

ومنهم: من دخل بالنية دون الصدق.

ومنهم: من دخل بغير نية ولا صدق.

فصاحب النية والصدق: فتحه بمجرد وصوله.

وصاحب النية: فتحه بعد وصوله.

والذي لا نية له ولا صدق: يطول فتحه، لأنه قد يحتاج إلى معالجة كبيرة.

وقد يمكث المريد مع الشيخ الثلاثين والأربعين سنة، ولا يكمل صدقه، إذ الصدق أمر عظيم، ومن كمل صدقه كملت ولايته، ومن علامة كمال الصدق أن لا يشير إليه أستاذه بشيء إلا فعله، ولو مزاحاً، ولا يفعل شيئاً بغير إذنه، حتى لو تيسر له أن يشاوره في كل ما يتقوت به لما أكل شيئاً إلا بإذنه. وهذا حال كبير، فاعمل \_ يا أخي! \_ على قدر استطاعتك. قال الله تعالى: ﴿ الله الله مَا الشَّطُعُمُ ﴾ [التّغَابُن: ١٦]، وهذا رحمة بالضعفاء، وأما قوله تعالى: ﴿ الله حَقَ الله الله عَمَ الله عَمَ الله عَمَ الله عَمَ الله الله عنه الأنبياء، والكمّل من الأولياء.

قالزم - يا أخي! - النية والظن الحسن إن أردت أن تقدم على شيخ عارف يوصلك إلى الحضرة، وإن قدمت عليه بغير نية وصدق شققت عليه غاية، فيشق عليك هو أيضاً كذلك، ومن شق عليه الشيخ فقل أن يفلح، لأن الشيخ لا يشق على أحد إلا إن أراد اختباره، وفضيحته، إما لربح ظاهر، أو لخسران ظاهر. ولا يفعل ذلك إلا مع من طالت محبته، ولم تظهر عليه ثمرة. وقد يشق على بعض المريدين في أول قدمة لشدة تحققه بصدقه، ولكن هذا نادر، والنادر لا حكم له، فتأمل ذلك.

والداخل بغير نية منافق عند أهل النية، ولذلك يشق على الشيخ معالجته، فمثله كالمنافقين الذين كانوا يقولون: «لا إله إلا الله»، فمن تخلّص من النفاق إنما ذلك بعد مدة طويلة، كذلك المريد الذي لا نية له، لا يتخلص من الهزل والمزاح وغير ذلك، إلا بعد مدة طويلة، وصاحب النية لا يكون كثير الهزل والمزاح، ولا الضحك، ولا اللعب، ولا غير ذلك، بل يكون صاحب جد لعظيم تعلقت همته به.

والنية هي مفتاح الإسلام، وكذلك لا بد منها لمن أراد الترقي في الإيمان والإحسان على يد العارفين. والذي لا نية له لا يحصل شيئاً لو جلس كذا وكذا، فلا يظهر له شيء من نتائج المحبة، ولا من نتائج العمل، فإن البناء من غير أساس لا يستقيم.

وأوصيك ـ يا أخيا ـ أن لا تعمل عملاً إلا إذا استحضرت النية حالاً لا عملاً فقط، وحينئذ مهما غرست شيئاً إلا وأكلت ثماره في الحين: «إثما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرىء ما نوى أي: في الحين، والله تعالى أعلم.

فمن أراد الحصول على النية في القرب فليصدق ولا يكذب، فوالله ما لزم أحدً الصدق وخاب من النية قط. ولو لم تكن عنده لجاءت. وما لزم أحدً الكذب وبقيت عنده، ولو كان معموراً بها. فتأمل ذلك يرحمك الله؛ فإنّ الصدق مع عباد الله صدقٌ مع الله. والحق تعالى إنما أبرزك إلى عالم الأشباح ليعرفك قدر دعواك في عالم الأرواح، لأن الأرواح يوم ﴿ السَّتُ بِرَيْكُمْ ﴾ [الأعرَاف: ١٧٦] كلهم اذعوا الصدق، وأقروا به، وهو أعلم بمن اهتدى، فاصدق ـ يا أخي! ـ ما استطعت.

قال شيخنا حجة الإسلام سيدي مولاي العربي الدرقاوي رضي الله عنه: «من أراد أن يصدقه الله في كل ما يقول، فلا يكذب ولو رأسه يزول» انتهى، وهو حسن.

وينبغي لطالب الصدق أن يصحب شيخاً عارفاً بالله تعالى، يسلك به مقام الخوف من الله تعالى، حتى يضعف حجابه الكثيف، فيستحضر الآخرة كل وقت وحين، ويرى الدنيا كأنها لم تكن، ويرى النار كأنها إنما خلقت لأجله، ويرى أنه يستحق النار بأفعاله القبيحة، ثم يسلك به مقام الرجاء حتى يرى الجنة كأنها إنما خلقت لأجله، ثم يجمع بينهما.

فإذا تمكن في مقام المراقبة نقله إلى مقام الغيبة، حتى يكون الكون معدوماً في نظره من شدة ما أشرق على قلبه من أنوار التوحيد، ثم ينقله إلى مقام الحضور حتى يتم سلوكه، فيرى الكون موجوداً بوجود الله، فإذا انتهى إلى المشاهدة تركه وربه.

ويتبغي أيضاً لمن محبته ضعيفة أن يبديها ويصرح بها، فإن في إظهارها إعانة على دفع الظنون والشكوك والأوهام، التي هي من جنود النفس الأمارة بالسوء، لأنها تحقر صاحبها، وتهينه، وتذله إذا علمت منه الصدق في طلب الله تعالى، فتجدها تحدثه في أحاديث الغفلة على صفة اليقظة، وتقول له: لا خير فيك ولا نية، ولا صدق، ولا محبة، لو فعلت كذا وكذا، لقويت نيتك، ولعظمت محبتك، ولكثر صدقك، ومرادها منه أن تكسر ظهره بثقل ما تحمله لكي يسمح في الخلطة كلها، فتأمل في غشها يا أخي! \_ وخدعها، وذلك حين عزم على قتلها، فأسرعت إلى قتله، قبل أن يقتلها. فإذا علم منها هذا وشبهه؛ عليه بالمحبة، والصدق، والنية، وغير ذلك ليدفع شرها عنه، وإن لم يكن ذلك فيه حالاً.

فإياك \_ يا أخيا \_ أن تغتر بسماع حديثها قبل أن تقطع بها قواطع الجلال، وتساعدك في طريقه مدة طويلة، حتى تستنشق رائحة الصبر عند نزول المصائب، ورائحة الحلم عند وجود البخل، ورائحة العلم عند وجود البخل، ورائحة العلم عند وجود البجل، ورائحة البسط عند وجود القبض، ورائحة القوة عند وجود الضعف، ورائحة العز عند وجود الذل، وما أشبه هذا؛ وتوسع عليك في هذه الأحوال كلها، وتردك إلى ذكر الله قهراً، فإن علمت منها هذا وتحققته تحققاً واضحاً جلياً، فاستدل بذلك على أخلاقها. وإن لم يظهر لك ما ذكرناه، فلا تأمنها. وإن كانت تساعدك في قيام الليل، وصيام النهار، وغير ذلك. قال الله تعالى: ﴿وَإِن تُمَّيلُ حَكُلٌ عَدّلِ لا يُؤخّذُ مِنها أَهُ [الأنعام: ٧٠] يعني: النفس الأمّارة، فإنها تأتي لصاحبها بأحوال العدل ومرادها منه ما قدمناه فافهم.

وهذا كله قبل الرسوخ والتمكين في المجاهدة، وأما إذا صبرت مع صاحبها حتى يقطع بها قواطع الجلال كالفقر والذل، والضعف والعجز، وغير ذلك من الأوصاف، تحفر على عروق عروقها، حتى تصير أوصافها عندها كأكدارها ومالها وأولادها وشهواتها كلها.

ومهما أردت نقلها منها فلا تقدر كما كانت في الابتداء تريد أن تدخلها في وصفها فلا تقدر. فإذا سكنت هذا السكون، واستقرت هذا الاستقرار، ولم تبنّ لها عقبة واحدة، فهناك ينبغي له تزكيتها ظاهراً وباطناً، بالقول والفعل، قال الله تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَن زّكَّنها ﴿ فَهناك ينبغي له تزكيتها ظاهراً وباطناً، بالقول والفعل، قال الله تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَن زّكَّنها ﴿ وَهمه، كما الشمس: ١٠] على طريق أهل الإشارة، فتأمل، واعمل بهذا إن ظهر لك وجهه، كما ذكرنا، وقال تعالى: ﴿وقَدْ خَابَ مَن دَسَّنها ﴿ الشّمس: ١٠] يعني: من تحقق بإخلاصها \_ كما ذكرنا \_ وشهد له أهل الإخلاص، وبقي متهماً لها، فيظهر دسائسها بعد كمالها فقد ظلمها، ومن ظلمها خاب من إظهار أسرارها وشروق أنوارها، ونسمات

أزهارها، ﴿وَمَا ظُلَمْنَهُمْ وَلَكِنَ كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [النحل: ١١٨]، أي: ظلموا أنفسهم لأن النفس الممخلصة المطمئنة أقرب لصاحبها من كل أحد، وأصدق إليه، فهي أولى بالإحسان.

وفي الحديث: «ابدأ بنفسك ثم بمن تعول»(١)، فافهم معناه رحمك الله فإن النفس غير المخلصة الواجب على صاحبها أن يبدأ بغيرها ـ يعني في البر والإحسان ـ، وكيف يبدأ بها؟ والحق تعالى مدح الإيثار من المخلصين فضلاً عن غيرهم. وإياك أن تفهم الحديث على غير معناه.

واعلم أن النفس إنما سميت مطمئنة لكونها اطمأنت بشهود الله، بعد أن اطمأنت بوصفها، وسكنت فيه سكوناً لا خروج بعده.

وسميت أمّارة لكونها تأمر بالاتصاف بأوصاف الحق، كالغنى، والعز، والقوة، والكبرياء، وغير ذلك، وتنهى صاحبها عن الاتصاف بأوصافه، وليست بظالمة في حقيقة الأمر لأنها تشير إلى قرارها الأول الذي هو عالم الملكوت، فأخذت من جهة الشريعة التي لها الحكم هنا دون الحقيقة، وما ذلك إلا لجهلها بعالم الملك، لكونه اختفى عنها بالتحسس الكثيف، وحصل لها إنكاره، ولو اتخذ صاحبها شيخاً عارفاً لعرفه حقيقة الكون، ولحققه به، وحينتذ فلا تطلب نفسه الصعود عنه إلى عالم الملكوت، لأن عالم الحس هو الذي أظهر عالم المعنى، والشيء الذي أظهر هذه هو عينه، فحق الحقيقة الشريعة فافهم.

فكما أن الحقيقة حق، فالشريعة حق، فإن تحققت هذا التحقيق، وشهدت الحقيقة حقاً، والشريعة حقاً، وقمت بحكم هذه وهذه، عادت نفسك راضية مرضية، داخلة في عالم الملكوت بالله، داخلة في عالم الملك بالله. وهذه نفس الكمل من ورثة الأنبياء عليهم السلام، وأما نفس المستغرقين فهي داخلة في عالم الملكوت بالله، خارجة من عالم الملك بالله. وكذلك نفس المجاذيب، والحكم مرفوع عن أهل الغيبة حال غيبتهم كالمجاذيب، والله عليم حكيم.

<sup>(</sup>۱) أورده الحكيم الترمذي في نوادر الأصول في أحاديث الرسول، في ما يعدونه صدق الحديث [۱/ ٤٦] ورواه مسلم في صحيحه بلفظ: «إبدأ بنفسك فنصدق عليها فإن فضل شيء فلأهلك، فإن فضل هن أهلك شيء فلذي قرابتك، فإن فضل عن ذي قرابتك شيء فهكذا يقول فبين يديك وعن يمينك وعن شمالك، حديث رقم (٩٩٧) [٢/ ٢٩٢] ورواه غير مسلم.

### [عدم نقل كلام الخواص للعوام وبالعكس]

٣١ ـ ومن أدب المريد: أن لا يصول كلام الخواص للعوام، ولا كلام العوام للخواص، لثلا يمقت، ولو لم يكن من المقت إلا ما أصابه من الغفلة عن الله حتى أصغى بقلبه إلى غير ذكر الله ولو كان قلبه مشتغلاً بذكر الله ما أصغت الجوارح إلى مثل هذا، فإن من الحرمان أن يسرق كلام أهل الحضرة ويفشيه لغيرهم، أو كلام غيرهم ويفشيه لهم؛ آلم الآلام مريد نمّام!، ﴿ مُمَّانِ مَشَلَمَ بِنَييرِ شَلَ مَنْاعِ لِلْمَيْرِ مُعْتَدِ آئِيمٍ شَلَ اللهم؛ آلم الذين يسترقون السمع.

فصاحب هذا الحال معدود من الشياطين، فمن وجد في نفسه شيئاً من ذلك فليبادر إلى الله تعالى بالتوبة والاستغفار، فإن الله يتوب على من تاب، لأن حضرة أهل الله طيبة مطيبة، وكيف يليق بطالبها أن يكون باطنه محشواً بالخبث، وكذلك ظاهره، هذا لا يكون.

فإياك ـ يا أخي! ـ والاستهزاء بحرمات الله. وأعظم حرمات الله كافة المسلمين، فضلاً عن الصالحين منهم، فضلاً عن أولياء الله العارفين، فوالله ما دخل أحد حضرتهم باللهو واللعب إلا وانتقم الله منه عاجلاً.

وينبغي للمريد إذا كان في موضع من مواضع الغفلة أن يشتغل بذكر الله سراً وجهراً، ولا يتراخئ حتى تنجل باب مدينته، ولا يبالي بكل من دخل، فإن العدو يدخلها ويملكها، ويخرجه منها قهراً؛ وحينئذ تخطفه السباع واللصوص، وهي الشهوات. فأغلق - يا أخي! - باب مدينتك، وكن عساساً(١) لا تطلب الراحة والهناء قبل التعب، والله المعين.

## فصل

### [عدم التهاون برياضة النفس]

٣٢ ـ ومن أدب المريد: بل من فرائض حاله أن لا يتهاون برياضة نفسه، ولو بلغ في الرياضة ما بلغ، ومن تهاون بها وتراخئ فيها حتى انحلت عزائمه، وفشلت قوائمه، فذلك دليل على ميل قلبه إلى الدنيا، إذ لا يقع العبد في التكاسل عن الرياضة إلا إن أخذ قلبه وحصل في شبكة الشهوات.

وعلامة من أخذ قلبه: اللسان يشير إلى الخوارق، والجوارح تتعلق بالعلائق، أو تقول: «اللسان يشير إلى الرياضة، والجوارح عاجزة عن الإفادة بميلها إلى العادة، وحيث حلّ صاحبها عقدة الرياضة صارت للشهوات صيّادة، فاللسان يشير إلى المعنى، والقلب مصروف إلى ما يفنى». كذلك كنا لولا فضل الله علينا ﴿كَذَالِكَ كُنتُم مِن قَبّلُ فَمَلَ الله علينا ﴿كَذَالِكَ كُنتُم مِن قَبّلُ فَمَلَ الله علينا ﴿كَذَالِكَ كُنتُم مِن قَبّلُ فَمَلَ الله علينا ﴿كَذَالِكَ كُناهُ عَلَيْحَكُم ﴾ [النساء: ٩٤].

اللهم! إنا لا نستحق شيئاً إلا بفضلك، ولو أردت هلاكنا لقابلتنا بعدلك، فأظهرت فضلك وجودك على من أحببت له قربك، وسترت ذلك عن من نفذت فيه حكمك، من الذي يأخذ بيدنا إذا عثرنا؟ ومن الذي يتجاوز عنا إذا جهلنا؟ ومن الذي يعفو عنا إذا جزعنا؟ سواك با أرحم الراحمين، با رب العالمين. رب اغفر وارحم وأنت خير الراحمين.

فإياك \_ يا أخي! \_ أن تحل عقدة الرياضة ما دمت في هذه الدار.

وينبغي لك أن تجدد النية كل يوم كذا وكذا مرة، لأن تكرار الشيء يدل على محبته، ومن أحب شيئاً أخذ منه نصيباً، ونية الجهاد جهاد، وإن لم يتحر صاحبها.

وينبغي لك ـ يا أخي! ـ أن تنظر كل صباح إلى سير أمسك، لتسير سيراً أقوى منه، وإياك أن يكون سير يومك أقل، وأضعف من سير أمسك، فإن ذلك يوقفك، وإن وقفت رجعت، وإن رجعت فإلى بلد العوام انتهيت، بل ربما جزت مقام الانحطاط. وقد قالوا: من لم يكن في زيادة فهو في نقصان، ومن كان في نقصان فالموت خير له.».

فالعاقل من يزن سير الأوقات بميزان العدل، وينظر ما زاد وما نقص، ومن لم يزن أوقاته بطلت نفقاته، فتأمل ذلك يرحمك الله.

وينبغي لصاحب الرياضة أن يتحرز من مجالسة الضعفاء غاية التحرز، وهم ضعفاء اليقين، فإن القرب من الضعفاء يضعف الأقوياء، فضلاً عن الضعفاء، وكل من اختار صحبة الضعفاء وهو سائر في الطريق، فلا يطمع في الوصول إلى الحضرة، لعكوف قلبه على حضرة الدنيا، ولو تعلق قلبه بحضرة الآخرة لما قدر على صحبتهم ساعة، وإن قدر على عليه بخلطة معهم يجد نفسه كالذي هو في السجن، ومن لم يجد في نفسه هذه العلامة فلا يتهم نفسه بمراقبة الحق فضلاً عن مشاهدته، بل يتحقق أن قلبه خال من الفكرة فضلاً عن النظرة، فإن صاحب الفكرة كالأسد لا يأوي إلا إلى الفيافي، وإن كان في العمارة لا يعمر مع أحد من أهل الدنيا، فإن خلط آخرته مع دنياهم خربوا عليه آخرته، «المرء على دين خليله» (١٠).

واعلم أن العبد إذا أراد الله به خيراً أوقع في قلبه نوراً فيوفقه إلى الرياضة، ولا يميل أحد إلى الرياضة وقلبه خال من النور، وهذا النور نور إيمان لا نور إسلام، وما دام القلب مظلماً، والجوارح نحيلة عن الرياضة، لاهية بخيالات الشهوات، فإن حصل هذا النور بالقلب أسرعت الجوارح إلى الطاعة.

وهذا النور على ثلاثة أقسام: نور خوف وهيبة، ونور رجاء ورحمة، ونور شوق وهيعة.

فالنور الأول: به يقوم العبد إلى الطاعة.

والنور الثاني: به يقوم إلى الزهد في الدنيا لشدة قربه من الأخرة.

والنور الثالث: من إشراق نور الصفات والذات؛ فيعبد الله كأنه يراه، وهذا مقام عظيم.

ومن أراد تمكين النور من قلبه، وسكونه فيه، فليعالج نفسه بثلاثة أمور، وهي مفتاح لباب الحضور:

الأولى: المواظبة على العزلة.

الثانية: المواظبة على الصمت.

الثالثة: المواظبة على الفكرة مع قلة الطعام. فإنه ما عمل أحد بهذه الثلاثة إلا وترادفت عليه الأنوار والأسرار، وانتسخت منه ظلم الأغيار. فاعمل على هذه ترّ سر ما

<sup>(</sup>۱) رواه الحاكم في المستدرك، كتاب البر والصلة، حديث رقم (۲۲۱۹) [۱۸۸/٤] وأحمد في المسند، عن أبي هريرة، حديث رقم (۸۳۹۸) [۲/ ۳۳٤] ورواه غيرهما.

قلناه عياناً إن شاء الله، فإن الفكر وحده ضامن للأوصاف الحسنة كلها. ومن ذلك الصمت والعزلة، ومن ادّعى أنه غاص في بحر الفكر، وبقي في وصف مذموم فما شمّ لطريق الفكر رائحة، قال تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاّينَتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الرّعد: ٣]. وهو ضعف الحجاب، أو رفعه بالكلية، فإن كان الفكر ناشئاً عن معرفة ـ أعني: بتربية شيخ عارف ـ فمنتهاه رفع الحجاب كما ذكرنا. وإن كان من غير شيخ فمنتهاه ضعف الحجاب.

ولا يصل لمقام المشاهدة إلا على يد شيخ عارف، ولا إلى مقام المراقبة إلا على يد عالم عامل، لأن رؤية الأكوان لا يرفعها إلا من رفعت عنه ـ أي الأكوان ـ، وهم العارفون؛ فاصحبهم ـ يا أخي! ـ تسترخ من هم رؤية الأكوان، فلا ترى عيناً مع العيان، لا أنت، ولا شيئاً من الأكوان، ثم تراها وتثبتها بالملك المئان، فافهم.

#### [عدم الجلوس بمواضع التهلكة]

فمن طلب اليقظة، وجلس في مواضع الغفلة، فقد طلب المحال، ومن شكّ فليجرب، إذ: ﴿مَّا جَمَلَ اللهُ لِرَجُّلِ مِن قَلْبَرِبِ فِي جَوْفِرِدُ ﴾ [الأحزَاب: ٤]، ومثل الذي يطلب اليقظة في مواضع الغفلة كمثل الذي يطلب رائحة المسك في العذرة!. وهذا حق كبير، فإن أكثر الناس تحصل لهم الغفلة في مواضع اليقظة كالمساجد، وبين يدي الأولياء، وفي الصلاة، والصيام، والتلاوة، وغير ذلك، فضلاً عن المواضع المعدة للغفلة. ومن أعظم قلب الحقائق، طلب اليقظة في محل الغفلة.

عجبت ممن يقرب من الدنيا وأهلها ويدّعي ذكر الله في قلبه.

وعجبت ممن يبعد من الدنيا وأهلها ولا يذكر الله بقلبه وجوارحه، إلا إذا كان ميت القلب، فلا حول ولا قوة إلا بالله العلمي العظيم.

فمن أراد أن يكون عالماً عاملاً، زاهداً، ورعاً، حليماً، كريماً، متواضعاً، صابراً، قانعاً، عارفاً بالله كل المعرفة؛ فليخرج من قلبه حب الناس، وحب ما هم عاكفون عليه، فإنه يرئ من أسرار التقوى والعلم ما لا يدخل تحت حصر. وإلى ذلك الإشارة بقوله تعالى: ﴿وَالنَّهُ وَيُعَلِّمُكُم اللَّهُ اللَّهُ وَالنَّامَ اللَّهُ اللَّهُ وَالنَّامَ اللَّهُ اللَّهُ وَالنَّامَ اللَّهُ اللَّهُ وَالنَّامَ اللَّهُ اللَّهُ وَالنَّامُ اللَّهُ اللَّهُ وَالنَّامُ اللَّهُ اللَّهُ وَالنَّامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالنَّامُ اللَّهُ اللَّهُ وَالنَّامُ اللَّهُ اللَّهُ وَالنَّامُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالنَّامُ اللَّهُ وَالنَّامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْ اللَّهُ وَالنَّلُهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالنَّامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالنَّامُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّامُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّٰ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّٰ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَالَامُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الل

ومن زعم أنه يتقي الله وهو يحب الدنيا وأهلها فقد كذب؛ لأن التقوى قلبية، ولا يسع القلب إلا شيء واحد، والله على ما يشاء قدير، وعلى ما نقول وكيل.

الله أكبر! ما أحسن اللسان بعيداً والقلب قريباً، وما أحسن اللسان جاهلاً والقلب عليماً، وما أحسن اللسان فقيراً والقلب غنياً، وما أحسن اللسان فقيراً والقلب غنياً، وما أقبح العكس!.

واعلم أن كل ما رأيته قانعاً من الأحوال، وراغباً في الأقوال، فاستدل بذلك على أن قلبه محشرٌ بحب الرياسة والجاه، وحب الرفعة، والثناء من الخلق، وطول الأمل، وكل ذلك من عمى البصيرة، نسأل الله اللطف، وما يرضى أحدٌ بهذه العلل إلا ومات قلبه، وهذا هو العلم الغير النافع، أعوذ بالله من علم لا ينفع.

ومن رأيته قليل العلم، كثير العمل، فاستدل بذلك على أن قلبه عامر بحب الله ورسوله، ومراقبته، وخوفه، وهيبته، وسطوته، وحيائه. قد ضعفت حجبه الكثيفة، وانتهى في القرب من ربه، حتى صارت الآخرة نصب عينيه، ولم يبق له التفات إلى العلم، بل ربما غاب في بعض الأوقات عن العمل لكثرة هيبة الحق تعالى، وعظمته. وهذا هو العلم النافع الذي يرد به العبد إلى ربه، ويقهره عن جميع الشهوات، ويمنعه حب البقاء في هذه الدار الفائية، فيرى الآخرة كأنها حاضرة، والدنيا كأنها لم تكن، ولو كشف له عن عمره ورأى فيه ألف سنة، لرأى ذلك كاعة واحدة، فلا يغتر بالغرور، ولا يميل إلى شهوات نفسه.

وصاحب هذا الحال، وإن كان جاهلاً بكثير من العلوم فهو عالم على التحقيق، لأن العلم نور في القلوب يهدي إلى صراط مستقيم، كما أن الجهل ظلمة تهدي إلى ضلال مبين، فأي جهل لمن يخاف الله ويتقيه؟ وأي علم لمن لا يخاف الله ولا يقف على حدوده؟

قاعمل ـ يا أخي! ـ بما تعلم، تتفجر حكم قلبك بمواهب ربك. امن عمل بما علم أورثه الله علم ما لم يعلمه (١).

<sup>(</sup>۱) أورده العجلوني في كشف الخفاء، حديث رقم (۲۴٤٦) [۲۸۷/۲] والقاسمي في قواعد التحديث [۱/ ٤٠٠] وأورده غيرهما.

وأحسن صلاة جوارحك، واحتفظ عليها جهدك، ليصلي قلبك، لأن صلاة المجوارح وسيلة لصلاة القلوب، قال تعالى: ﴿إِكَ اَلْمَكَاوَةَ تَنْعَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْتُكَرِّ وَاللَّهُ الْمَكَاوَةَ تَنْعَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكَرِّ وَاللَّهُ الْمُعَادِمِ وَالْمُعَادِمِ وَالْمُعَلِي وَالْمُعَلِمِ وَالْمُعَادِمِ وَالْمُعَلِي وَالْمُعَلِي وَالْمُعَادِمِ وَالْمُعَادِمُ وَالْمُعَلِي وَالْمُعَادِمِ وَالْمُعَادِمُ وَالْمُعَادِمِ وَالْمُعَادِمِ وَالْمُعَلِي وَالْمُعَلِي وَالْمُعْدِمُ وَالْمُعُودُ وَالْمُعْدِمُ وَالْمُعْدِمُ وَالْمُعْدِمُ وَالْمُعْدِمُ وَالْمُعْدِمُ وَالْمُعْدِمُ وَالْمُعْدِمُ وَالْمُعْدِمُ وَالْمُعْدُمُ وَالْمُعْدُمُ وَالْمُعْدُمُ وَالْمُعْدِمُ وَالْمُعْدِمُ وَالْمُعْدُمُ وَالْمُعْدُمُ وَالْمُعْدُمُ وَالْمُعْدُمُ وَالْمُعْدِمُ وَالْمُعْدِمُ وَالْمُعْدِمُ وَالْمُعْدِمُ وَالْمُعْدُمُ وَالْمُعُلِي وَالْمُعْدُمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعْدُمُ وَالْمُعْدُمُ وَالْمُعْدُمُ وَالْمُعْدُمُ

والفواحش الظاهرة أخف من الفواحش الباطنة، فإنه لا يعرفها إلا من أخذ الله بيده، وجمعه مع أرباب القلوب.

فطهّر ـ يا أخي! ـ قلبك، لتصلي مع أرباب القلوب، وأما ما دام متنجساً بأنواع الفحشاء والمنكر فلا تطمع أن تصلي صلاة واحدة، فضلاً عن الصلاة الدانمة، التي هي اتصال الحضور، وملازمة السرور.

فرُغ قلبك من الشهوات، وامنع جوارحك من وجود الدعوى، فإنها تجر البلوى، ما أحسن وصف العبودية مع تحقيق الأمور بكشف حقيقة حالاً لا علماً فقط، وما أقبح العكس،

عجبت ممن يدّعي حقيقة الأشياء مع حياة نفسه، ويطلب الحضور مع ربه، وهو حاضر مع غيره، ويطلب حضور الله معه، وهو لم يحضر مع الله في كل نفس، ولحظة.

فألزم ـ يا أخي! ـ نفسك الحضور بالمجاهدة، يطلبك العيان والمشاهدة: ﴿لا يزالُ عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به الحديث.

واعلم أن من أراد الله به خيراً أقامه في المجاهدة، وفتح له باب الحضور حتى لا يخطر بباله غير ربه، وحينئذ تحفظ جوارحه من سائر الفواحش، وهذه ثمرة المجاهدة، وكل مجاهدةٍ ليس لها نتيجة حضورٍ: لها مجاهدةً ريامٍ وسمعة.

ومن علامة الحضور: أن تنقلب مرارة المجاهدة عسلاً، ولكن هذا لا يحصل إلا بعد مدة طويلة غالباً. وقد تحلَّىٰ لبعضهم في أول مجاهدته، والله تعالىٰ أعلم.

واعلم أن مراقبة الله تعالى واجبة على كل أحد، إذ ما لا يتوصل إلى الواجب إلا به فهو واجب، فالمجاهدة واسطة المراقبة، والمراقبة ضامنة للتقوى الظاهرة، أعني تقوى العوام، وهذا مقام طلبه سبحانه منا بشرط الجهاد إظهاراً للعبودية، وأما مقام المشاهدة فيحسن تطلبه من الحق تعالى، تفضّلاً منه وكرماً، وليس للعبد طمع فيها إلا بالمجاهدة، فهي واجبة أيضاً على كل أحد، إذ لا يستحقه أحد بفعله، ولو عمل ما

عمل، وكذلك مقام المراقبة ﴿وَلَوْلَا فَعَمْلُ آللَهِ عَلَيْكُرْ وَرَحْمَتُكُمْ مَا زَكَى مِنكُر مِّنَ أَحَدٍ أَبَدًا وَلَكِنَ اللهَ يُمَا يَكُو مِن يَشَآءُ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [النُّور: ٢١]، ولكن الله تعالى نصب المقام الأول لنا من حيث وجود العبد ليقوم هذا الذي لا نسبة للعبد فيه؛ فافهم!.

وحقيقة الجمع ليس هناك إلا تجلياته الظاهرة، ومثل ذلك ضياء الفجر المستضيء من الشمس، فإن الناس إذا رأوا الفجر تحققوا وتيقنوا بطلوع الشمس بعده، فانحجبوا بضياء الشمس عن ضياء الفجر، كذلك أهل التحقيق حجبوا بالحق عن الخلق في جوهر المخلق كما حجب الناس بالشمس عن الفجر في وجود الفجر، فافهم!.

## [عدم تزكية النفس]

٣٤ ـ ومن أدب المريد: أن لا يزكي نفسه، ولو بلغ ما بلغ من الخدمة والصدق، والمحبة، والنية، وغير ذلك، قبل أن يزكيه الله ورسوله على وشيخه، فإن وقع له الإذن من الله ورسوله، أذن له شيخه لا محالة، وحينئذ فلا ينبغي له أن يرجع إلى نفسه، فإن رجع إليها بعد هذا فهو ظالم لها، وقد يسلب من هذا المقام، ويرد إلى المقام الذي يظن بنفسه: «أنا عند ظن عبدي بي». وإن كتم حاله ـ تأدباً ـ مع الشيخ وحياء منه، زاده الحق تعالى رفعة. وطلبه ذاك المقام الذي أعطي له قهراً عليه.

فإياك ـ يا أخي! ـ أن تطلب الحرية قبل أن تطلبك، فإن مثل من يطلبها قبل أن تطلبه كمثل من صلى قبل الوقت فصلاته باطلة.

وفي الحكم: «ما ترك من الجهل شيئاً من أراد أن يحدث في الوقت غير ما أظهر الله فيه».

وكذلك لا يتبغي له أن يطلب من الشيخ تزكيته، فإن ذلك من أعظم سوء الأدب، لأن الواجب على المريد أن يكون في خدمة الشيخ كالعبد المخلص في عبادة ربه، لا يرجو جنة، ولا يخاف ناراً.

والذي ينبغي له أن يطلبه من الشيخ: الاطلاع على دسائس نفسه حتى يصلح لمجالسة ربه، ومن طلب غير هذا فقد انحط من رسم المريدين إلى مقام العوام، لأن العوام إذا جلسوا أمام ولي تجدهم يتمنون إدراك الدنيا والآخرة في ساعة واحدة، وذلك لقلة معرفتهم بالأمور، وبكيفية السبيل إلى وصولها.

فافهم إشارتنا ـ أيها الأخ! ـ وقم بحق الوسائط، وإياك أن تطيع نفسك في شيء غير ما يأمرك به الشيخ، قال الله تعالى: ﴿ يُكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱلِمِيعُوا اَلرَّسُولَ وَأَزْلِى

الأُمْرِ مِنكُرُ [النّساء: ٥٩]، يعني: الذين تولوا أمر الطريق إلى الله عزّ وجل، من أولياء الله العارفين، والعلماء العاملين، وإياك أن تفهم الآية على غير هذا، إذ لا ينبغي أن يطاع من المخلق من لم يطع الله ورسوله، بل لا ينبغي لنا أن نطيع سوى من يردنا إلى الله، وإلى سنة رسوله على الممريد مشغول بما يعنيه، ليس له مدخل في الفضول، فلأجل ذلك كان خارجاً عن حكم كل حاكم، وعن جور كل جائر، وداخل تحت حكم من يخرجه من أسر نفسه، ويقربه من حضرة ربه، فإن ارتكب الفضول، واشتغل بما لا يعنيه، فقد خرج عن حد المريدين، فيلزمه ما يلزم العوام من أحكام الولاة وطاعتهم، فافهم.

### [عدم التصدر للخلق قبل الإذن]

٣٠ ـ ومن أدب المريد: أن لا يتصدر للتربية وإعطاء الورد قبل الإذن من الله ورسوله، ومن شيخه، ومن تصدر لشيء من ذلك بغير إذن، فقد تعرض للهلاك، وأهلك من تبعه، إذ لا بد من معرفة قواعد التربية، ومعرفة دسائس النفوس الأمّارة، واللوّامة، ومن لا معرفة له بذلك فهو أعمى، والأعمى لا يقود غيره في ظلم الليالي في بلاد قفراء وعراء.

فالواجب على من وقع في شيء مما ذكرنا أن يتوب إلى الله تعالى، ويستغفر من ذلك، ويبكي على خطيئته، ويسعى في السلوك على يد المشايخ، وإلزام الوقوف ببابهم، وأن لا يقع في الرضا عن نفسه، والاستحسان لحاله، فيخسر خسراناً مبيناً ـ والعياذ بالله تعالى ـ.

فإياك ـ يا أخي! ـ ثم إياك، وإن مال أحدٌ إليك فادفعه عنك لثلا تميل نفسك إليه، وتستحلي ذلك، فتطلب غيره فتستحليه، فلا تزال كذلك حتى يكثر الخلق عليك، فتقول لك نفسك: أنت مخلص، وأنت أهلُ للتربية، ولو لم تكن مخلصاً ما انقاد إليك أحد، فتستدرجك من حيث لا تشعر.

احذر ـ يا أخي! ـ من هذا الباب جهدك، فقد خسر منها كثير من الصديقين، كان قصدهم مولاهم فرجع قصدهم حظ نفوسهم.

واعمل على سياسة نفسك أبداً حتى يحصل لك التفرغ منها ظاهراً وباطناً، وهناك تصلح لسياسة غيرك. فإن سياسة النفس الأمّارة صعبة لا يقدر عليها من فيه بقية، ولا سيما مع عدم الإذن. إذ الإذن عطية قديمة مخصوص بها في سابق أزله وهي تطلب أهلها، لا أهلها يطلبونها!. بل ينبغي آن يكون ـ أي المريد ـ في أموره كلها هكذا، فلا يطلب شيئاً حتى يطلبه، ولو كسرة خبز. فإن الشيء المفروغ منه لا بد لك منه. فإن كنت ولا بد لا تترك الطلب، فاطلب على وجه الشريعة ـ إن كنت ضعيف التحقيق بذلك ـ. وتأمل قول

الحق تعالى: ﴿وَلَا تَعْجَلْ بِٱلْقُرْوَانِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيُثُمُ ۖ [طه: ١١٤]. وقوله تعالى: ﴿لَا تَعْب نَفْسَكُ فِي الأَمْر اللهِ عَالَىٰ: ﴿لَا تَعْب نَفْسَكُ فِي الأَمْرِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

فتأمل يا أخي ا هذا الخطاب ما أحسنه! لمن عرف معناه، فكأنه تعالى يقول: «ما كان سابقاً لكم في أزلي فهو واصلٌ إليكم من غير مشقة»، فافهم.

واعلم ـ يا أخي! ـ أن من علامة الإذن في التربية أن يثقل ذلك على المريد غاية الثقل، لكونه لا يرى نفسه أهلاً لذلك، رؤية حال، فتضيق روحه، ولا يتقدم لذلك، ثم يؤذن له ثانياً فيثقل عليه أكثر من المرة الأولى، ثم يؤذن له ثالثاً، وحينئذ يتقدم لذلك من غير اختيار. فإن لقن أحداً، أو ذكر، أو نظر أحداً، ظهرت فيه من أسرار التوجه العجائب والغرائب. وهذه علامة الإذن من الله ورسوله، وأوليائه.

فإياك يا أخي! \_ أن تتقدم لما فيه خسرانك وخسران غيرك، وإن كنت ولياً من أولياء الله، فإن الإذن مخصوص به أهله كما تقدم. وقد تاه كثير من الناس في هذا الباب فمالوا لحب الجاه والمدح. فينبغي لمن تفطن لشيء من هذا في نفسه أن يستعمل عملاً مباحاً، يخرق به عادة نفسه، ليقع منه الفرار، ويتفرغ لعبادة خالقه، ويستفيد أسرار قلبه، وكثيراً ما يستعمل هذه الحالة أهل الصدق الكبير. اللهم اجعل لي فيهم نصيباً، ولا تجعلني فيهم غريباً يا قريب! يا قريب!

واعلم أن من جهل المريد وغفلته أن يكون مشغولاً بحاله ليس له معرفة بأحد، فيتعرض لمعرفة الناس. وسبب هذا عدم تحققه، ولو تحقق لاكتفى بعلم الله، وصاحب هذه الحالة يحتاج إلى سياسة عظيمة، حتى يخرج من حضرة الخلق إلى حضرة الخالق. ومن ادعى الشهود مع التعرف للخلق فشهوده علم فقط، ولو كان شهوده حالياً لأغناه عن رؤية الخلق، فافهم أيها الحبيب وكن مع الله بالله، ولا تكن مع الله بغيره، فما دام موجوداً وأنت بعيد. والله تعالى أعلم.

ومن أدب المريد: أن لا يرى نفسه فوق أحد من المسلمين فضلاً عن إخوانه الفقراء. قال الله تعالى: ﴿ يَكُونُوا خَيْرا مِنْهُمْ ﴾ الفقراء. قال الله تعالى: ﴿ يَكُونُوا خَيْرا مِنْهُمْ لَا يَسْخَر قَوْمٌ مِن قَوْمٍ عَسَى آن يَكُونُوا خَيْرا مِنْهُمْ ﴾ [الحجرات: ١١]. صدق الله العظيم،

ومن خطر بباله أنه خيرٌ من أحد من المسلمين فقد اشترك مع إبليس في المقام، حيث قال: ﴿ أَنَا خَيرٌ مِنَهُ ﴾ [الأعرَاف: ١٢]. ولا سيما إن كان يدّعي الخصوصية الكبرى، فالواجب على المدعي ذلك أن يرلى الأشياء كلها خيراً منه، فضلاً عن المسلمين.

وفي بعض الأبيات، كما قال الفضيل بن عياض رحمه الله تعالى ورضي الله عنه: ولا تريّن في الأرض دونك مؤمناً ولا كافراً حتى تُغيّب في القبر فإنّ ختام الأمر عنك مغيّبٌ ومن ليس ذا خُبرٍ يخاف من المَكرِ

وفي الآية الكريمة: ﴿ أَفَ أَمِنُوا مَحَتَّرَ اللَّهِ فَلَا يَأْمَنُ مَحَّرَ اللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَيْرُونَ ﴿ إِلَا الْعَرْافِ اللَّهِ إِلَا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَيْرُونَ ﴿ إِلَا عَرَافَ: ٩٩]. ولا يخرج عن هذه الرؤية لحظة واحدة، وإن خطر بباله شيء من ذلك فدعواه الخصوصية باطلة.

وعند وجود التعرفات يعرف الصادق من الكاذب، كما قيل: «عند تقلبات الأحوال يعرف الرجال من الرجال».

واعلم أن هؤلاء القوم لهم علم بالعظمة، وكل من خطر بباله غير العظمة فهو مسلوب من نور العلم المخصوص بالإحسان مع الجميع، لشهود وحدة الذات.

اللهما إني أعوذ بك من السلب بعد العطاء، ومن تقديم الخطأ، وتأخير الصواب، يا أرحم الراحمين! يا رب العالمين!.

ومن أراد شهود العظمة على الدوام، فعليه بذله نفسه لله، ولا يسعى إلا في الأسباب الموجبة لحطها، وإهانتها، وتصغيرها، واحتقارها، وعجزها، وضعفها، وفقرها، وفاقتها، واضطرارها، وإنزالها في كل منزل حولها، ولا يسعى في شيء من حظوظها ظاهراً ولا باطناً. وعند ذلك تنال الروح حظها، لأن حظ الروح وحظ النفس لا يجتمعان.

ومن أراد الحظوظ كلها فليلزم ما ذكرناه. وقد قالوا: «كلما دفئت نفسك أرضاً، أرضاً، أرضاً، المحاوية، سماءً، سماءً، وأي حظ أعظم من ضعف الحجاب؟!.

فانتبه \_ يا أخيا \_ فإن بعض الدسائس تخفى على كثير ممن يطلب القرب من الحضرة. ومن أقبحها أن يكون ظاهر العبد متصفاً بالعبودية، وباطنه ينظر إلى الرفعة والعز والجاه، وميل الخلق إليه، وإقبالهم عليه، وهذه علة قاطعة تحتاج إلى مجاهدة عظيمة، وفراسة كبيرة، وقد أُخذ منها كثير من العباد، والسياح، وغيرهم ممن ظهرت العبودية على ظواهرهم.

وأما من لم تظهر عليه عبودية فإن كان موجب إخفائها خوف الرياء، واستدراج النفس، فتبارك الله، وإن كان موجب إخفائها عدم معرفته بالعبودية لله، فالله أدرى به، وينبغي لنا التسليم لجميع المسلمين.

فاصحب ـ يا أخي! ـ شيخاً عارفاً ماهراً في رياضة الظاهر والباطن، يمدك بمدد المعرفة، فيستنير قلبك بنور الحكمة، وتعرف أسباب النور، وأسباب الظلمة، وحينئذ اذهب حيث شئت، فلا تخاف، ولا يخاف عليك، والله غالب على أمره.

واعلم أن حقيقة الكمال: أن تشهد الحق في وجودك، وليس لك وجود. وأن تنفق الدنيا وما فيها ـ إن وجدتها ـ ولا ترلى لك إنفاقاً. وليس من الكمال أن تشاهد الحق أقرب من شهودك، أو ترلى الحق مع وجودك، أو تنفق الدنيا، ثم يخطر ذلك على بالك إذ ذاك دليل على بقاء نفسك، ورؤية الكون حذو أذنك.

واعلم أن كل فقيرٍ صِدّيق ليس بعالم ولا متعلّم: من علامة القلوب الخالية، والألسنُ بالألفاظ مالية!

«من طلب الأنوار بكسوة الأحرار، طلب الأغيار ودوام الأكدار».

«الإفلاس كل الإفلاس من طلب الإخلاص بقربه للدنيا والناس».

«إذا قبلك وأحبك واجتباك، منعك حبهم، وحببهم إياك».

«من علامة العلم بالله: حب الفقر والمذلة».

«إذا أشرقت على القلوب الشموس، انهدمت الجوارح وفنيت النفوس».

«تلوب العارفين في أعلى الملكوت ممتدة بأنوار الجبروت.

«إذا تكلمت سلبت، وإذا صمت أخذت، وإذا نظرت جذبت، وإذا انقبضت فعت».

«إنما منع القلب من دخول المعاني إثباته للأواني».

«الأكوان وصف قهريته، قهر بها أهل حضرته».

ثم اعلم أن العالم لا يكون عالماً حتى يرى خلق الله تعالى أعلم منه، رؤية حال، ولا تحدثه نفسه بذلك، ولا يرى نفسه إلا جاهلاً مع وجود العلم، هذا هو العالم، ووجوده في هذا الزمان قليل. وكل من رأى نفسه عالماً فهو جاهل، لما في الحديث: «من قال: أنا عالم، فهو جاهل»(1).

ولا يكون الصوفي صوفياً حتى يرى خلق الله ـ تعالى ـ كلهم أعلم منه، وأحسن حالاً، وأدباً، وأقرب منه في الحضرة، وأصفى منه بصراً وبصيرة، وغير ذلك، حالاً لا علماً فقط.

<sup>(</sup>١) أخرجه الذهبي في ميزان الاعتدال، ليث، [٥/٢١٥].

وتظهر صحة هذه النظرة حالة إذاية الخلق له، وازدرائهم به، كما تظهر صحة نظر العالم عند وجود من يجهله، ويتعبه عليه، لأن صاحب هذا الحال يكتفي، قد سلم الأمر لله، والخلق إنما هم ظروف لا فعل لهم على التحقيق.

والصوفي الحقيقي يرى الأشياء كلها بعين التعظيم والإجلال، لكونه يراها بالله لا بنفسه، فهي كلها عنده خزانة السر، والعلم، ونور من حيث أشرقت عليها أنوار الحضرة الألوهية القدسية، الأزلية، الديمومية، الأبدية، وكل من رآها بغير أنوار الحضرة فإنه يراها ظلمة.

فمن أراد أن يمتد قلبه من أنوار الحضرة، فليمنعه من دخول مدد الظلمة عليه. ومن أراد منعه من ذلك فليمنع جوارحه من العوائد التي منعته من جميع الفوائد، ومررت عليه سائر اللذائذ. ورأس العوائد: الدنيا، لما في الحديث الشريف: «رأس كل خطيئة حب الدنيا» أ، وتركها فرض عين، عن علماء الباطن والظاهر، ومن قال بعدم تركها فقد ضلّ عن منهاج الشارع صلّى الله عليه وآله وسلّم.

والعالم الحقيقي يرى المسلمين كلهم خزائن العلم، وليس له هو علم، لأن خزانة علمه لا تفتح في الدار، لئلا ينقص له منها شيء، وإنما تفتح في الدار الآخرة، وترفع درجاته على غيره.

والمراد من العلم: التقوى، فإباك أيها العالم! - أن تحقر أحداً من مساكين المسلمين، فإن لهم يوم القيامة برهاناً عظيماً، وسراً كبيراً، دون غيرهم. وقد قال فيهم رسول الله ﷺ: •إن لهم دولة يوم القيامة كدولة الملوك (٢).

فالواجب على كل متكبر بعلمه، أو جاهه، أو نسبه، أو غير ذلك أن يذل نفسه لمساكين المسلمين، وأن يجلس معهم، وفي الجلوس معهم فاندتان:

الأولئ: جبر قلوبهم، لما هم فيه من الانكسار، فيجبر الله قلبه إذا انكسر في هذه الدار.

الثانية: يحشر معهم يوم القيامة، ومن حشر معهم كان في حضرة الله ورسوله في مقعد صدق. قال الله تعالى: ﴿إِنَّ الْنُقِينَ فِي جَنَّتِ وَنَهَرٍ ﴿ ﴾ [القَمَر: ٥٤]. والمراد

<sup>(</sup>۱) رواه البيهقي في شعب الإيمان، حديث رتم (١٠٥٠١) [٣٣٨/٧] وأورده العجلوني في كشف الخفاه، حديث رقم (١٠٩٩) [١/٢١٩] وأورده غيرهما.

 <sup>(</sup>۲) رواه أبو نعيم في حلية الأولياء، ترجمة أبو الربيع السائح، وأورده العجلوني في كشف الخفاء ضمن حديث رقم (١٨٤٢) [٢/ ١١٥] ورواه غيرهما.

بالمتقين هنا: الذين اتقوا الله في وصفه، وهذه تقوى القلوب، قال سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَن يُعَظِّمْ شَعَكَيْرَ اللهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى القَلُوبِ [الحَجّ: ٣٢]. والشعائر: هي أوصاف الحق، فمن اتقى أوصاف الله فقد عظمه، وعظم رسوله، وأولياءه. وقال عزّ من قائل: ﴿ وَيُعَنِّرُكُمُ اللهُ نَفْسَكُمُ ﴾ [آل عِمرَان: ٢٨]. أي: وصفه.

فمن أراد الله به خيراً أسكنه وصف العبودية من الذل والفقر، والضعف، والعجز، والتواضع، والانكسار، وغير ذلك، ظاهراً وباطناً، وحينئذ يتولئ الله أمره.

اللهم! تولُّ أمرنا، ولا تولُّ علينا نفوسنا، يا أرحم الراحمين!.

فعلى العالم أن لا يرى علمه، وعلى الصوفي أن لا يرى حاله، وعلى العامل أن لا يرى عمله، وكل من رأى علمه أو عمله أو حاله فهو صاحب كبر وعجب. وسبب العُجب: رؤية العلم والعمل. فالعاصي لا يقع منه عُجب أبداً، لانكساره. بخلاف الطائع، قال الله عزّ وجل: ﴿وَإِن تُعَدِلْ صَكُلَّ عَدْلِ لَا يُؤخَذَ مِنها أَهُ [الأنعَام: ٧٠]. أي: لا يؤخذ منها الأمان من العجب، ولا يأمن منها إلا من سلك على يد شيخ عارف ناصح، يظهر له عللها الخفية والجلية، ثم يغيبه عنها وعن عللها، فافهم.

وأيضاً: الصوفي لا يرئى لنفسه وجوداً، وإن رأئى وجوداً غير وجود الحق فقد ضل - والله - عن الطريق. إذ من غاب عن الأشياء لا يراها، ومن لا يراها كيف يرئى غير الله؟ وثبوت الأكوان من غير محلها من رؤية العادة، وكيف يثبتها من محلها من لم يخرق في نفسه العادة؟ والغيبة عنها لا تكون غيبة إلا إذا كانت حالاً لا علماً، كما يظن كثير ممن يدّعي التصوف وهو في عوائد نفسه مكبّل بسلاسل الأغيار والأكدار، لأن العلم لا يخرج من رؤية السولى لا يجد لرؤية الحق سبيلاً، لأن من رؤية السولى، ومن لم يخرج من رؤية السولى لا يجد لرؤية الحق سبيلاً، لأن من رأى الحق لا يخطر على قلبه السولى، لكن كالخيالات التي يراها النائم في منامه، فإذا استيقظ لم يبتى لها وجود ﴿إِذَا مَسَّهُمْ طَاتِيقٌ لَى الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُم مُبْعِيرُونَ الأعراف: ٢٠١].

### والناس في الشهود على قسمين:

- قوم شهدوا الحق بالحق: وهم أهل الفناء.
- ـ وقوم شهدوا الخلق بالحق، بعد شهودهم الحق: وهم أهل البقاء.
- وقوم استشرفوا على التحقيق: وهم على قسمين: قوم استشرفوا على التحقيق من باب المطالعة في كتب الحق، حين حصلت لهم محبة القوم، والإيمان بهم، فلم يزالوا على المطالعة حتى تفرغت قلوبهم، فذاقوا بعض الحلاوات، إيماناً وتصديقاً، لا حالاً وتحقيقاً.

\_ وقوم اشتغلوا بكثرة العبادة حتى تفرغت قلوبهم فأشرقت عليهم شمس التوحيد، لكن لم يعرفوا ذلك الأمر ما هو؟ فزاد بهم ذلك، حتى وقعوا في الحيرة، فترادفت عليهم الخواطر من قبل الحضرة فظنوا أن ذلك كفر، وربما دخلتهم وساوس، ومن هنا كان دخول الخلوة من غير علم ولا إذن مضراً بصاحبه. وكذلك مطالعة غير ما هو ظاهر، وغير ما هو معروف حكمه عند أهل الظاهر من كتب القوم، توقع صاحبها في الوساوس والدعوى.

وبالجملة: فكل مريد أراد سلوك الطريق بنفسه لا يسلم من آفاتها، إلا من أخذ الله بيده، ورزقه الصدق العظيم. ومن أراد السلوك مع السلامة ـ كما ذكرنا ـ فليصحب شيخا عارفاً، واصلاً، يعرفه طريق الرياضة، ويخرجه من علائق نفسه، ويمنعه كل شهوة، ويجانبه كل دعوى، ويرغبه في دار البقاء، ويحبب له اللقاء، ولا يزال يرقيه في مقام العبودية، وينقيه من أوصاف الربوبية، فيخليك، ويحليك، ويرقيك، ويفنيك، ويبقيك، ويتركك وربك. ثم تعرف في نفسك حقيقة قربك، بعد تخلقك بخلق الأرض، قال تعالى: ﴿وَفِي ٱلْأَرْضِ مَا يَنَتُ لِللَّهِ وَيَنِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الله الله على أن العبد كالأرض يباهى عليها ولا يباهى بها. فإن كان هكذا شهد حقيقة نفسه بربه لا بنفسه. وما حجبنا عن أسرار الحضرة وأنوارها، وثمارها، وغير ذلك سوى عدم تحققنا بوصفنا، ولو كنا كالأرض ـ كما قال عز وجل ـ لشهدنا السر المرموز في أنفسنا.

فافهم ـ أيها الأخ! ـ ما قدم لك الحق تعالىٰ من وصف العبودية، فالزمه فإنه هو الخير. وإياك أن تطمع في سر الآية التي بعدها، ما لم تتحقق بسرها، أي: قوله تعالىٰ: ﴿وَإِنَّ أَنْكُ نُبِيْرُونَ ﴿ إِللَّهُ إِلَيْهُ إِللَّهُ إِللَّهُ إِلَيْهُ إِللَّهُ إِلَيْهُ إِللَّهُ إِلَيْهُ إِللَّهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِللَّهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِللَّهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِللَّهُ إِلَيْهُ اللَّهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ إِلَيْهُ إِلَهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُمْ أَنِهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَيْهُ إِلَّهُ إِلْهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَا إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلْهُ إِلَّهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلَّهُ أَلَا أُولِهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلَا أُولِهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلْهُ أُلْهُ أُلِهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلَّا أُلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلَّا أُلَّا أَلْهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلَّا أُلْهُ أَلْهُ أَلُهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلُوا أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلُوا أَلَّهُ أ

اللهم! أرنا حق حقيقة آياتك الظاهرة، وأنوار عظمتك الباهرة، بألطاف مواهبك اللدنية، العلوية الملكوتية، التي كشفتها لأحبائك، وأصفيائك، حين منعتهم ما ليس لهم، ومننت عليهم بأوصاف آداب حضرتك القدسية، فأدبتهم بجلالك في حضرة ملكك، بلطف منك يا أرحم الراحمين.

فارجع \_ أيها الإنسان! \_ لنفسك، واعتبر في جسمك بعين بصيرتك، لا بعين بصرك، تر جماله مرموزاً في جلاله، وقدرته مرموزة في حكمته، فإن أردت كشف ذلك \_ يقيناً لا علماً فقط \_ فاصحب شيخاً عارفاً يرفعك إلى مقام المراقبة، فتحقق بحقيقة أفعال الحق \_ سبحانه \_ متصرفة كيف شاء بما شاء، فترفع عنك أسباب طمس البصيرة من أنواع الجهل، ويرفعك إلى حقيقة العبودية من حقيقة الربوبية، فتأخذ ما هو لغيرك مع رؤيتك عدم الحول والقوة، فترى ما منه إليك من المئة والفضل، والذي منك إليه باطل على التحقيق.

ثم يرقيك إلى مقام الكشف بأحدية الذات، فترئ نفسك ليست بموجودة، فتستغفر الله من المقام الأول حين تمكن في هذا الثاني.

ثم يرقبك إلى المقام الثالث الذي هو إثبات الأثر، فترى الفرق في عين الجمع، والجمع في عين الفرق، فإذا تحقق بذلك استغفرت من المقام الثاني، وحيئذ تتخلق باسمه الحكيم، من وراء الحجاب، أي: حجاب القهرية، ولا حجاب في الحقيقة، لأنك إذا نظرت إلى رجل وعليه ثيابه، فإنك تعرف حقيقة جسمه، ولا تحجبك ثيابه عن معرفة جسده، فبمجرد نظرك لظاهره، تعرف باطنه، لكونك تعرف ذلك من نفسك. فإن الرجال كلهم على هيئة واحدة في الصورة القديمة، غير الطباع فإنها مختلفة. ولولا اختلافها لكان الجمع فيهم ظاهراً من حيث كونهم شيئاً واحداً في الصنعة الأزلية، فلولا الطبع البشري المغير لأنوار البصيرة لما مثلت الحكمة على أحد إذ الأشياء كلها صنعته، وحكمته، وقدرته، فهي كلها حسنة.

وليس هناك شيء قبيح أو هو أهل للقبح، ولا يرى القبح إلا الطبع البشري لكونه مركباً من الشهوات، وإلى هذا المعنى الإشارة بقوله على الاستبوا الدهر فإن الله هو الدهراً (۱). ويقوله في الحديث القدسي الشريف: «مرضت فلم تعدني! وجعت، فلم تطعمني! وحريت فلم تكسني! وعطشت، قلم تسقني!) (۲).

فتأمل ذلك ـ يا أخي! ـ تعرف حقيقة كل شيء من باب الإشارة، فضلاً عن الكشف ـ إن كنت من أهله ـ والله يأخذ بيد كل من عثر.

واعلم أن الثوب شريعة البدن، كما أن الفرق شريعة الجمع، فلو كان الناس عراة لما كان عليه سر، ولما وقع العشق من بعضهم لبعض، ولصاروا كالحيوان. فسر الحقيقة في وجود الشريعة، إذ الشيء لا يقوم إلا بضده. ولذلك سمئ نفسه بالحكيم، ومن أعظم حكمته سبحانه أن جعل الحجاب بينه وبين خلقه ليعبدوه، «كنت كنزاً لم أعرف، فخلقت الخلق لأعرف (٢).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في صحيحه، باب النهي عن سب الدهر، حديث رقم (٢٢٤٦) [١٧٦٣/٤] والنسائي في السنن الكبرى، قوله تعالى: ﴿وَقَالُواْ مَا هِنَ إِلَّا خَيَانُنَا ٱلدُّنِيَا ...﴾ [الجَائِيَة: ٢٤] حديث رقم (١١٤٨٧) [٦/ ٤٥٧] ورواه غيرهما.

 <sup>(</sup>۲) رواه مسلم في صحيحه، باب فضل عيادة المريض، حديث رقم (۲۵٦٩) [١٩٩٠/٤] وابن حبان في
 صحيحه، ذكر الخبر الدال على أن هذه الألفاظ...، حديث رقم (۲٦٩) [١/٣٠٥] ورواه غيرهما.

<sup>(</sup>٣) أورده العجلوني في كشف الخفاء، حديث رقم (٢٠١٦) [٢/ ١٧٣].

ثم اعلم - رحمك الله - أن ما من حقيقة ظاهرة إلا ولها شريعة ظاهرة تسترها كالعورة، فإنها حقيقة ظاهرة، وشريعتها سترها، والحقائق كلها ظاهرة لمن يعرفها، وكلها باطنة لمن لا يعرفها. ظاهرة لمن يراها ببصره، فمن أراد صفاء بصيرته فليلزم أهل الصفاء من أهل الخفاء، ومن أهل الخفاء من يضيء نوره على الوجود كله، ولا يعرف له قدر، مثل نور الشمس، فإن الناس تعودوه، صغاراً، وكباراً، وإذا قوي نوره في بعض الأوقات استعاذوا بالله من حرها، وفروا من الشمس إلى الظل، كذلك الولي؛ يقوى نوره في بعض الأحيان، حتى يثقل على الناس النظر إليه، ولا يكثر قرب الناس إلا ممن نوره ضعيف، أو كامل، سترت أنواره بالشرائع، وهو نادر، قل أن يوجد.

وأيضاً: أولياء الله تعالى لا يظهرهم الله إلا لأهل الصدق، وهم الذين ينتفعون بهم، وإن وقع ظهورهم لمامة الناس فلا ينالون سوى التبرك بهم، وهو شيء عظيم.

وأما الصالحون ـ من العلماء وغيرهم ـ فإنهم ظاهرون في كل زمان، لكونهم أهل ظواهر، بخلاف الولي، فلا يعرفه إلا ولي، فمن كشف الله له عن حقيقة ولي فليعلم أنه أراد سبحانه أن يكشف له عن حقيقة سر توحيده، لأن الولي دليل يدل به الحق سبحانه على نفسه.

والصالحون والعلماء من أهل الظاهر دلائل يدل بهم الحق تعالى على الطريق، لا على على الطريق، لا على عبن التحقيق، فإن التحقيق نهاية الطريق. والطريق نعت التحقيق، وهذا هو الفرق بين أهل الظاهر وأهل الباطن: أهل الظاهر يسيرون وراء القصر يلتمسون الباب، وأهل الباطن يسيرون داخل القصر يلتمسون حضرة الأحباب.

### [عدم طلب التقدم على الإخوان]

٣٦ \_ ومن أدب المريد: أن لا يطلب التقديم على الإخوان، ولا أن يكون رئيساً يرجعون إليه في أمورهم، فإن هذه علة خفية، قد وحل في شبكها جل المريدين، وقل من سلم من ذلك، وهي من أقبح القبائح، تؤدي صاحبها إلى الفضائح. وهم على هذا قسمين:

قسم: يميل إلى ذلك بقلبه، ولا يحب أن يظهر ذلك على جوارحه، وذلك لقربه من الإخلاص. وقسم: يكون ذلك في قلبه، ويظهره على جوارحه، وذلك لبُعده من الإخلاص. وصاحبُ هذا الوصف قلّ أن يفلح، ونفس هذا أمّارة، ولو لم تكن أمّارة لما أرادت الإمارة، ولعل صاحبها كان يطلبها قبل ذلك على العامة، فلما دخل حزب الخاصة، ولم تكن له نيةٌ قوية، وصدق تام، وإيمان راسخ، وجعل يطلب الإمارة على الخاصة، وهذا كله عمى البصيرة، وتشتيت الفكر، والبُعد من طريق الأخيار، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

وقولنا: قلم تكن له نية قوية الى آخره: يدل عليه ما ظهر عليه من طلب الإمارة، ولو دخل بنية قوية وصدق تام، وإيمان غليظ، لظهرت نتيجة ذلك على جوارحه \_ أي: ظاهره \_ ولتحقق بأوصاف العبودية كالفقر، والذل، والعجز، والجهل، وغير ذلك من الأوصاف التي فيها رضا الحق تعالى.

وينبغي لهذا المريد أن يلزم نفسه الخروج عن عوائدها، وأن يستصحب الذل التام في الظاهر والباطن مع الإخوان، والتأخر عنهم في كل ما فيه رائحة الجاه والرفعة، وليلزم خدمتهم، والأدب معهم، وليجلس في محل حط نعالهم، وليكن لهم عبداً مملوكاً، إن أراد أن يكون من الملوك. ولا يتقدم عليهم في شيء وإن قدّموه، إلا إن علم من نفسه السلامة من هذه [الشهوة] الخقية التي كانت ساكنة في باطنه، وهو يعرفها قبل صحبتهم وبعدها، وهي حب التقدم والتصدر، والرجوع في النظر إليه، لأن يقال: سيدي فلان! رئيس الفقراء، وهو بركتهم، متاع الله لله يا ولي الله!، وهو ليس من الولاية سوئى الحظوظ والكذب بالدعوى وغيرها.

نعم أيها المريد! إن غبت عن وجودك، وفنيت عن شهودك، وتحققت بمعبودك في جمعك وفرقك، وامتحت عنك الصور بشروق الأنوار، وذهبت جميع الأغيار، بالتمكن في حضرة الأحباب، ثم قطعت مهامه الجلال حتى عرفت الله في كل حال، وكنت لا يؤثر فبك الذنب ولا الثناء، وسواء قدموك أو أخروك، أو رفعوك، أو وضعوك، فإن كنت هكذا وعلمت من نفسك هذا مع وجود القيام بالأوامر والنواهي، وقدمك شيخك وإخوانك الراسخون في الطريق فتقدم فإن ذلك يزيدك خيراً وأدباً على الأدب. ومن تقدم قبل هذا فقد أضر بنفسه.

ففق - أيها المريد! - من نومك، وانتبه لعيوبك، واسع في تزكية نفسك، واعمل بما يرفع الحجاب عن قلبك من أنوع العبودية الخالصة التي لا حظ للنفس فيها، وقد سطرنا لنا ولك ما فيه كفاية لكل طالب، والله يأخذ بيد من عثر.

واعلم أن هؤلاء القوم أهل معرفة واضحة، وصدور منشرحة، حركتهم بالله، وسكونهم بالله، وكلامهم بالله، وسكوتهم بالله، فهم في كل شيء بالله لا بنفوسهم، فكلما تأخرت قدموك، وكلما تواضعت رفعوك، وكلما بعدت من وصف هو ليس لك قربوك، وكلما أبغضت نفسك أحبوك، وكلما حذفتها أثبتوك، وكلما جهلتها علموك، وكلما جعلتها ذنباً جعلوك رأساً، وكلما جعلتها سفلية جعلوك علوياً.

وقد قال لقمان لابنه: «يا بني! كن ذنباً ولا تكن رأساً، فإن الضربة أول ما تقع في الرأس». وذلك لتحققه بأن الأشياء كامنة في أضدادها، وهذه هي السنة المحمدية، وقد تمسك بها كل نبي وكل ولي.

والحكمة لا تسكن في قلب فيه شيء من الزيغ ولو قدر الذرة. وقد يبرز شيء من جمالها على ظاهر القلب فيظهر على صاحبها بعض العبارات وبعض الأحوال وذلك من تفريغ القلب في بعض الأوقات، وأما سكونها فلا يكون إلا بعد صفاء القلب بالكلية، فافهما.

#### [عدم نزع التجريد]

٣٧ ـ ومن أدب المريد: أن لا ينزع عنه حالة السيادة التي هي لباب العبادة، وآلة أرباب الأحوال من أهل الإفادة، إذ التجريد لباس الملوك الجامعين بين الجذب والسلوك، فإن حكم عليه الحق سبحانه بتركها فليترك عليه منها شيئاً كي يتميز بحاله الشريف.

وحالة الفقير وآلته: المرقعة، والسبحة، والعصا، والنعلان، وتحريف الكلام عند ملاقاة العوام لئلا يملكونه، فإذا تمكن وأراد الخروج لتمام السلوك فلا يخرج من الجميع بل يترك عليه شيئاً ليكون بين هذا وهذا. ولا ينزع ذلك بالكلية إلا من لا ثبات له فيه، فافهم!.

وكل من وصل للحق تعالى من غير باب التجريد فلا بد أن يظهر عليه شيء منه عند نهايته جزماً، لأن أنوار الحضرة إذا أشرقت على القلوب أنست صاحبها عن الجوارح رغماً على أنفه، فيظهر عليه التجريد، وهو نسيان الجوارح.

والتجريد تارة ينزل في الباطن فيخرج إلى الظاهر، وتارة ينزل في الظاهر فيدخل في الباطن. فالذي يخرج من الباطن: وهبي، والذي يدخل من الظاهر: كسبي.

فالتجريد بدايات السالكين، ونهاية المجذوبين، فالسلوك دليل على وصول المتجرد، كما أن الجذب دليل على وصول المتسبب، فالذي يصعد من الأرض مستقره السماء، والذي ينزل من السماء مستقره الأرض.

والتجريد من الدنيا وشهواتها وزينتها وسرورها طريقة الأنبياء والرسل عليهم السلام، والكُمّل من ورثتهم رضي الله عنهم، إذ لا يبلغ أحدٌ مبلغ الرجال حتى يتركها ظاهراً وباطناً، ليكون لله ظاهراً وباطناً، ومن زعم خلاف هذا فهو لم يشم لسنتهم رائحة، ولا لنهجهم فائحة.

وافهم ههنا قول الله سبحانه: ﴿ قُلْ مَنْ حُرَّمَ زِينَهُ اللّهِ ٱلَّتِى آخُرُجَ لِيبَادِهِ ﴾ [الأعراف: ٣٢]، وأي زينة أشرف عند الله وأعظم من ترك الدنيا والزهد فيها والقناعة منها؟ إذ به يحصل التحقق بالوصف الذي هو لباب العبادة، كالفقر والذل، والعجز والضعف، وغير ذلك. ومن طلب التحقيق بالأوصاف التي هي سير الأنبياء مع إمساك الدنيا فقد طلب المحال.

وقوله تعالى: ﴿وَالطَّيِّبُتِ مِنَ ٱلرِّزَقِّ﴾ [الأعرَاف: ٢٢] هي العلوم اللدنية، والمواهب الربانية، والأسرار الروحانية، والأنوار الرحمانية، والمقامات السنية، والدرجات الحقيقية، فهذه وشبهها رزق العارفين به، المحبوبين عنده، المحبين فيه. وكل مؤمن بطريقتهم يجب عليه التشبه بهم، والتخلق بأخلاقهم الظاهرة والباطنة، وإن لم يعرف لها معنى، فإن المقامات تعطى على قدر التخلق بها لمن كانت له نية حسنة، إذ النية تقود صاحبها لسرّ الأعمال، إنما الأعمال بالنيات، (١).

وانظر إلى الرجل الذي سمع قوله سبحانه وتعالى: ﴿ هُو الَّذِى يُسَيِّرُكُو فِي اللِّهِ وَالْبَحْرِ ﴾ [يُونس: ٢٢]، فمشى على البحر لم يكن معه علم ولا عمل سوى نيته الحسنة، ويقينه الحسن. فالمشي لم يقع منه بالعلم والعمل، وإنما وقع بالإيمان واليقين. والأعمال كلها راجعة إلى الإيمان واليقين، إذ هما غاية القصد والمنى. ومن لم توصله أعماله إلى هذا فهي مدخولة معلولة.

 <sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، باب بدء الوحي، حديث رقم (۱) [۳/۱] وأبو داود في سننه، باب
 فيما عني به الطلاق..، حديث رقم (۲۲۰۱) [۲/۲۲] ورواه غيرهما.

واعلم أنه لا ينبغي لنا أن ندل كل من طلب الدخول لطريقتنا على لبس الخرقة - أي المرقعة - إلا إذا علمنا منه الصدق، وتحققنا أنه لا يرجع عنها، ولا يلتفت إلى الدنيا بشرط تعظيمها واحترامها، وتوقيرها، وأن تكون عنده في شأن كبير. وإن علمنا منه خلاف هذا دللناه على شيء من التخلق بأخلاقهم حتى يظهر لنا وجه ما طلبه منا. ولا بأن إن أمرناه بشيء من الأوراد واتخاذ العصا بشرط القناعة من الدنيا، والميل للفقر دون الغنى، وللضعف دون القوة، وللذل دون العز، وللسخاء دون البخل، وللتواضع دون التكبر، وهكذا. فإن دام على هذا ورأيناه صلع لما وراء ذلك دللناه عليه، وإلا تركناه في مقام الانتساب على الفقراء، ولا ندخله مقام الفقراء، كأن يلبس المرقعة وشبهها، لأن الخرقة تشهد لصاحبها ظاهراً بالولاية، ولذلك كان لا ينبغي لبسها قبل البعد من الشهوات، فإن لبسها كذلك عظمت عليه نفسه، وطلب بلبسها حظوظه الظاهرة والباطنة، وهو لا يشعر به أحد، فيقع في الوزر، هو ومن دله على ذلك. ومن هنا يقع التخليط في الطريق، ويتميز أهل الدعاوي بالمشيخة فيكدرون على أهل الله وقتهم، إلا من أخذ الله بيده، ولا شك أن صاحب البصيرة النافذة يعرف من يصلح للطريق ومن لا في أول دخوله عليه. وقد يكون مستغرقاً في بعض الأوقات، فيرئ كل داخل عليه يصلح للطريق، فلا يحكم بالظاهر لأجل غلبة الباطن.

ومن لم تكن له بصيرة لا ينبغي أن يدل أحداً على دخول الحضرة وإن كان من أهلها، إلا إن كان يتذاكر مع الجميع دون أن يخصص أحداً، فإن كل مؤمن يجب عليه أن يسمع ممن هو أعرف منه، وواجب هو عليه أن يذكره الله إن كان أعرف منه. قال الله تعالى: ﴿فَنْ عَلَمُ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعَلَمُونٌ ﴾ [النحل: ٤٣].

وكل من هو أحسن منك حالاً ـ لا مقالاً فقط ـ فهو من أهل الذكر، لأن صاحب المقال دون الحال لا ينتفع به غالباً، إلا إن كان باقياً على الفطرة التي ولد عليها ـ وقليل ما هم ـ.، وإنما ينتفعون بأهل الحال والمقال ـ وقليل ما هم ـ.

ثم اعلم أن الفقر على أربعة أقسام:

قسم: بالعلم والرضا والحال، وهو أعلى.

وقسم: بالعلم والرضا دون الحال.

وقسم: بالعلم والصبر دون الرضا والحال.

وقسم: بالصبر دون العلم والرضا والحال.

فصاحب العلم والصبر إذا خرجت عليه الدنيا نجا منها لوجود الصبر، الذي هو ناشيء عن العلم.

وصاحب الصبر من غير علم إذا خرجت عليه الدنيا فإنها تأخذه لا محالة. وهذا الفقر كله محمود، والفقر الذي استعاذ منه النبي على هو الذي لا يكون مع صاحبه علم، ولا صبر، فضلاً عن الرضا به، كأنه يريد دفع ما أراده الحق تعالى. وهذا هو الجهل المركب ولا يكون هذا في مسلم قط، وإنما يكون في الكفار لأن المسلم لا بد أن يكون معه شيء من الصبر والرضا، فافهم.

وكذلك لا ينبغي لنا أن ندل إخواننا الفقراء الملازمين لنا على الراحة والهنا قبل الوصول، لأن السائر إذا سكت عنه شيخه يقع له الكسل والعجز، فيحصل له الملل من الرياضة، فيرجع إلى أدنى رتبة العوام، وإن رجع للرياضة وأراد قتل نفسه، فلا يقدر لشدة تمكنها منه. والواجب عليه أن يدل الكل على الرياضة من السائرين والواصلين، لتكون الطريق مصونة، ومن الآفات مضمونة، فالواصل لا مجاهدة له في شرائع الخواص والعوام. والسائر يقوم بمجاهدة العوام، ومجاهدة الخواص إن كان قوياً، وإن كان ضعيفاً فعلى قدر ما يطيق منها. ولا نأمره بمجاهدة الخواص وحدها، أو مجاهدة العوام وحدها، بل لا بد منهما، لكن إن كان كثير الصدق أمرناه بشرائع الخواص، وشيء من شرائع العوام، وإن كان قليل الصدق أمرناه بشرائع العوام، وأن كان قليل الصدق أمرناه بشرائع العوام، وشيء قليل من شرائع الخواص، فإن عظم صدقه كذا جره الحال لكمال شرائع الخواص، ثم يجره الحال الثاني كذا لكمال شرائع العوام كذا.

وكذلك لا ينبغي لنا أن نرخص لمن علمنا منه الصدق في طلب الحق تعالى في شيء من الدنيا؛ فإن الرخصة فيها تفسد عليه صدقه، ولا بأس أن نرخص له في شيء منها بعد الوصول لأنه لا تضره، وكذلك نرخص في شيء منها لمن علمنا منه ضعف اليقين، وقلة الصدق، فإذا قوي يقينه أمرناه بالانسلاخ منها، لتنسلخ منه بالكلية، لأن من انسلخ مع وجود اليقين انسلخت منه لا محالة، فيسير سيراً مسرعاً كالذي هو في الطريق مسافراً لا عليه سوى ما هو ساتر عورته، فإنه يقطع المسافة البعيدة في ساعة واحدة قليلة، وأما الذي يميل إليها بقلبه، ويتبعها بجوارحه، فهو كالسائر في الطريق، وعليه ثقل شديد والمسافة بعيدة، فإنه لا يدري أين يسقط. ولا شيء يقطع المريد ويعثره عن السير مثل الميل إلى الدنيا.

وبالجملة، فوالله ما نجا منها أحدٌ سوى الواصلين، وقليل ما هم، والله تعالى أعلم.

وكذلك لا ينبغي لنا أن نمدح كثيراً من السائرين إلى الله، لأن ذلك يضرهم، وينقصهم، لأجل العلة الباطنة التي هي حب المدح، والجاه، والرفعة، وغير ذلك؛ فلعدم تحققه بالإخلاص، إذا سمع الشيخ يمدحه حمل ذلك على غير ما أراده الشيخ، فيبطش إلى الكمال، فتزل قدمه، فيهلك. فلا إلى النهايات وصل، ولا هو في البدايات بقي. إذ السائر نفسه حية، بخلاف الواصل فإنه إذا مدح زاد محبة وتواضعاً وحياءً من الله، ومن الشيخ، فيرئ نفسه ليس بأهل للمدح، وذلك لوجود إخلاصه، وشدة صدقه، وكمال تحققه.

وتأمل حالة الكُمّل ـ رضي الله عنهم ـ يظهر لك صحة ما ذكرناه. ألا ترى أنهم إذا مدحوا بادروا إلى العبودية شكراً لله ـ عزّ وجل ـ وخوفاً أن يكون ذلك استدراجاً، حتى إن العارف الكامل يخاف أن يخرج من وصفه فيموت، كما يخاف الحوت عند إخراجه من الماء، بخلاف من مُدح ونفسه حية، فإنه يخاف عليه أشد الخوف لأنه لا يعرف قدر المدح، ولا مراد من مدحه، فيحمل ذلك على ظاهره كما تقدم، فلا يزال في النقص حتى يرجع إلى حالة العوام، ويحصل له الرضا عن نفسه، فيخسر خسراناً مبيناً ـ والعباذ بالله من ذلك ـ. نعم، إن علمنا من بعضهم، وتحققنا أنه لا يسير إلى الله إلا بالمدح، لضعف صدقه، وقلة تحقيقه، فهذا لا بأس أن يمدح مدحاً خفيفاً قليلاً، وإلا المدح الكثير؛ فإنه يضره وينقصه.

وأيضاً: كثير من الناس إذا مدحوا حدثتهم نفوسهم بحديث الكمال، فيسمعونها لقرب عهدهم منها، فيسيرون بسيرها وهم لا يشعرون.

ويا ليت صاحب هذا الحال أن يتأمل بعقله في خطابها، ويقول لها: ما معنى هذا؟ إن كان منك نصحاً لي فساعديني على الأدب، والمسكنة، والحياء، والخوف، وترك الحظوظ، فإن جاءنا كل مقام أو حال تواضَعنا لله، وحقرنا أنفسنا أن نكون له أهلاً، حققنا الله به، أحببنا أم كرهنا. وإذا كان هكذا، فاللائق بنا أن ندع ذلك حتى يأتينا فنتحقق بما أشار لنا به شيخنا رضي الله عنه تحقيقاً لا شك فيه. أو يقول لها: إن الشيخ لما رأى منا الجنوح إلى الكمال، ونحن في النقص، مدحنا لنتأمل في أفعالنا وأحوالنا، هل هي موافقة لما قال، أم لا؟ فإن كانت موافقة لذلك انتبهنا واستيقظنا من سكرات

الغفلة، فنتوب ونسترجع، ونستعين بالله، ونصبر، ونعلم أن مراد الشيخ بمدحنا أن يوقظنا، وينبهنا بالمدح لقلة صدقنا، ولو نبهنا بالذم والزجر عما نحن عليه رأساً، وقع الفرار من الشيخ، فافهم.

وبالجملة: فوالله إنه لقليل السلامة من مدح ونفسه حية، ولا يتفطن لما ذكرناه إلا الصادق الحاذق، الذي أحرقت نار الصدق كبده، وهو قليل الوجود.

وقد يمدح بعض الأخيار، ويشار إليه ببعض المقامات العلية، وهو عارٍ عنها، فيزداد محبة، وحياء، وخوفاً، وتواضعاً، وسخاء بنفسه وماله، إن كان له مال، ولا يقع له الرضا عن نفسه قط، ولا يراها أهلاً لشيء من ذلك حتى يصل إلى تلك المقامات التي أشار الشيخ بها إليه.

وقد رأيت من الإخوان من هو على هذا الحال، فلا يرئ نفسه أهلاً لكل ما مدح يه.

فاحذر ـ يا أخي! ـ إذا مدحك الشيخ والإخوان، أن تقف مع ذلك، وقل: لست أهلاً لذلك، وإن ذموك، فقل: هذا وصفي، تنجو وتسلم من دخول آفات الجهل.

وقد يمدحون رضي الله عنهم الضعيف ليتقوى على ذكر الله، ولا يمدحون الأقوياء، ولا يلتفتون إليهم، لشدة صدقهم، فافهم.

فالعاقل من أعطى المجاهدة حقها، وألزم نفسه وصفها. والأحمق من أتبع نفسه هواها، وطلب مع الأكدار صفاءها.

ومن علامة حياة النفس: إذا مدح صاحبها حيي بحياتها، أي: انبسط، وإذا ذم، مات بموتها، أي: انقبض.

ومن علامة موتها وفنائها، واضمحلالها: إذا مدح زاد، وإذا ذم زاد، فلا يرى مدحاً ولا ذما لشدة يقينه في ربه، وشهوده لقربه، ثم لتحققه أن الله تعالى أبرزه لعبادته لا غير، لم يزل على العهد لا يراعي إلا صفاء قلبه في عبادة ربه، ليس له خوف من نار، ولا طمع في جنة، قد امتحى من قلبه شهود الخلق.

ومن لم يبلغ شهود التحقيق بالتحقيق، لم يمتح من قلبه جمال الجنان، ولا جلال النيران، لرؤية الخلق. ومن لم تمح من قلبه صور الكائنات لا يشم رائحة العلوم اللدنية، والأسرار الغيبية. ولو أنه زال ولم يشهد لنفسه حولاً ولا قوة، بل ولا وجوداً أصلاً، كما

هي في نفس الأمر، لخلصت عبادته، ولظهرت عليه نتيجة الزوال، ولاندرج في مقام الكُمّل من الرجال.

أرح قلبك من رؤية الخلق، وأذنك من سماع كلامهم ـ المليح والقبيح ـ ترح وتستريح، ويكون نظرك غير قصير.

وينبغي لهذا المريد أن يسير نفسه على ما تركه، من شدة الفاقة، والمذلة، وأن يقصد بها مواضع الذم دون المدح، ومواضع المنع دون العطاء، ويلزمها ذلك حتى ترجع إلى وصفها، وتمتزج معه، ويمتزج معها، فتعرف قدرها وحينئذ لا تطلب وصف العلو قط، وكل نفس طلبت وصف العلو فهي غير متحققة، فافهم.

واعلم، أن حب المدح دون الذم، والغنى دون الفقر، والعز دون الذل، إنما هو من غلبة رؤية الخلق لا غير، ولو فني فناء سرمداً لرأى المدح والذم اسمين لشيء واحد، حتى إنه لو نودي: يا زنديق! أجاب، وإذا نودي: يا صديق! أجاب، لأنه ماء الزجاج، كل واحد يرى وجهه فيه، فيخاطب كل واحد باسمه، أي: بوصفه، وإلا فهو لا اسم له في التحقيق، فافهم. هكذا يكون العارف، وإلا فلا.

والتعرض للإذاية جائز عند القرم، بل هو مطلوب، لأنه موجب لصفاء قلوبهم، وموت نقوسهم. وقد جاء في تحمل الأذى والصبر عليه فضلٌ كبير، وخير كثير، وهذا فيمن أصابه شيء من ذلك قهراً عليه، فكيف بمن رضي بذلك، وتعرض له اختياراً منه. وقد قال عليه: «أيعجز أحدكم أن يكون كأبي ضمضم؟» فقالوا: وما كان أبو ضمضم يا رسول الله!؟ فقال: «كان إذا أصبح وأراد الخروج من داره، قال: اللهم إني تصدقت بعرضي على عبادك.

وخذ هذا المعنى من قوله لسيدنا موسى وهارون ـ على نبينا وعليهما أفضل الصلاة والسلام ـ حين أرسلهما إلى فرعون: ﴿إِنَّنِي مَعَكُمَّا آسَمَعُ وَأَرَكُ ﴾ [طه: ٤٦] فأتياه، لأن الحق تعالى أمر سيدنا موسى، وسيدنا هارون عليهما السلام بحمل إذاية فرعون لإخراج الناس من يده ليكونوا لله لا له.

 <sup>(</sup>۱) رواه ابن عبد البر في الاستيعاب، باب الضاد، حديث رقم (۳۰۵۱) [۱۹۹٤/٤] وابن بشكوال في غوامض الأسماء المبهمة، أبو ضمضم [۱/۲۳٪].

كذلك الأشياخ رضي الله عنهم أمروا المريدين بحمل إذاية المخلق، لإخراج نفوسهم من طبع البشر ليكونوا لله لا لنفوسهم.

والنفس هي فرعون المريدين، لأن فرعون كان يدّعي الربوبية ظاهراً ـ والعياذ بالله ـ، والنفس المتكبرة تدّعيها ادعاءً خفياً من حيث لا يشعر صاحبها.

فانتبه ـ يا أخي! ـ من سكرات الغفلة، وألزم نفسك وصفها، وجاهدها في الله حق جهاده، ليعينك على التحقق بوصفك.

ومن علامة موت النفس، والتخلص منها بالكلية: أن يعمل صاحبها أعمالاً كثيرة من أعمال أهل الإخلاص، ولا تعظم في عينه، بل ولا يرى شيئاً منها، ولو مقدار ذرة، وهذا هو العمل المقبول، ﴿وَالْفَمَلُ الصَّلِحُ يَرْفَعُمُ ﴾ [فاطِر: ١٠]، أي: يغيبه عن عقله، بمضيٌ يحجبه عنه، ليكون اتكاله على الله لا على العمل. قال رسول الله ﷺ: «اعملوا ولا تتكلوا»(١).

فدل على الإخلاص، بالتبري من العمل بعد العمل، لأن المخلص هو الذي لا يرى لنفسه عملاً ـ مليحاً كان أو قبيحاً ـ.

وإن شئت قلت: المخلص هو الذي إذا مدح لا يزيد، وإذا ذم لا يزيد. وهذا هو الشاهد الحقيقي على زوال الزوال، وهو لا يحصل إلا بمحو النفس من وجود جميع الحس، فافهم.

## فصل

واعلم أن وقتاً من الحضور يرفع الستر أفضل من عبادة العمر من وراء الستر. فمن تمام نعمة الجليل أن يرزقك الحضور المتصل.

وانظر إلى قوله عليه الصلاة والسلام: التفكر ساعة أفضل من عبادة سبعين سنة». والفكرة: هي الحضور، أو عنها ينشأ الحضور. فأول عبادة القلب الفكرة، ثم النظرة، ثم السكون في الحضرة. فمن لم يعبد الله بقلبه فليس بعابد على التحقيق.

وإن شئت قلت: الفكرة: مفتاح، والحضور: باب، والحضرة: دار. فمن تمسك بالمفتاح لإ بد أن يفتح. والفكرة فكرتان: فكرة أهل الدليل، وفكرة أهل الشهود. ولا

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجة، باب في القدر، حديث رقم (۷۸) [۱/ ۳۰].

تحصل فكرة أهل الدليل إلا لمن تفرغ من حب الدنيا، وأقبل على العبادة. ولا تحصل فكرة أهل الشهود إلا لمن تفرغ من حب الدنيا، وحب الآخرة، ليكون فكره بالله.

وفكرة أهل الدليل: في الله من حيث إنهم شغلتهم الأكوان عن مكونها، لبعدهم عنه، وسبب بعدهم العلم على الجزاء، فتاهت فكرتهم في الصنعة، فوقفوا على جسر الرجاء والخوف، وذلك لاعتمادهم على العمل. ولو أنهم تخلصوا لغيبهم الحق عن الرجاء والخوف، لكانوا عبيداً لله حقاً، ولرفع عنهم الحجاب الموضوع عليهم من أجل الجزاء. ولو أنهم افتقروا إلى أطباء القلوب، ودفعوا إليهم نفوسهم، لعرفوهم بحقيقة العبادة، ولصاروا كالكيمياء يخرقون الهند بالنظرة. فما حجب الخلق عن الله سوى ظنهم بأنهم موجودون، فعملوا على البر بنفوسهم. وانتظروا رفع الحجاب، وأي حجاب أعظم من وجودهم؟ إذ لو فقدوا نفوسهم لما احتاجوا إلى كثير العمل، فالقليل يعود كثيراً. فما حصل التعب والمشقة إلا من عدم فقدان النفس. فلو فقدت لحصلت الراحة مع وجود المشقة والتعب في الظاهر، وأي تعب على من هو بالله؟

وأهل الشهود فكرهم بالله، غيبهم الحق تعالى عن نفوسهم، وعن جميع الكائنات، فخلصت لهم العبادة لوجودهم إياه، وفقدانهم لنفوسهم، ولو أنهم شهدوا غيراً ما قدروا على الإخلاص. ولو كان الواحد على عبادة الثقلين. فما طلب الحق سبحانه من المخلصين سوى قلوبهم، حتى لا يتصور فيها غيره، فكانت ساعة من هؤلاء خير من عبادة سبعين سنة، وإلى ذلك الإشارة بقوله عليه أفضل الصلاة والسلام: «تفكر ساعة أفضل من عبادة سبعين سنة».

فانظر رحمك الله ما في الحضور من السر والخير، والزمه بجوارحك وقلبك، فإن له وقتاً لا يسعه عقل عاقل، ولا يفهم معانيه حافظ ناقل.

وقد ينتهي بصاحب الحضور حتى لا يعرف اسمه ولا اسم غيره، ويبقئ جسده كالحجر الصم إن ضربته لا يحس، وقد يجد لذلك الضرب حلاوة خاصة، وكيف لا يجد الحلاوة من يشهد يد الحق تضربه؟! ﴿وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَاكِنَ ٱللّهَ رَمَنْ ﴾ [الأنفال: ١٧]. ولذلك قيل: «الأحجار من يد الأخيار أثمار». هذا قول أهل الفناء في المخلوق، فما بالك بأهل الفناء في الخالق؟.

ولا تحسبن الحضور بالعلم، لا والله. إنما الحضور بالحال، إذ مثل الحضور بالعلم كرؤية الجائع للطعام الممنوع منه، فافهم.

وينبغي لصاحب الحضور أن يسلك على يد شيخ ذي همة قاطعة إذا [رعاك] سيرك، وإذا نظرك غيبك، وإذا هم بك حفظك ورعاك، ومنعك تدبيرك واختيارك، وعرّفك بقبيح أفعالك ورقاك إلى مقام كمالك. والله غالب على أمره.

ثم لا زال يسلك بك مسلك الشهود حتى يقف بك على الحدود، فتعرف قدرك من قدر المعبود، ثم تركع ولا تقطع، ثم تسجد ولا ترفع، فإذا كمل أدبك ناجيته من وراء الستر، ويكون هذا الستر من تمام السرور.

وهذا لا يحصل إلا لمن قطع جميع العلائق، وصبر على إذاية الخلق، وكملت فيه الشرائع والحقائق.

وإياك \_ يا أخي! \_ أن تطلب هذا مع القرب إلى الدنيا وأهلها، والميل إلى زينتها وشهواتها ولذائذها، إذ ذاك طلب المحال.

وقد يكون الرجل مقصراً من الدنيا، ومعرضاً عنها بجوارحه، ولكن لم تظهر عليه ثمرة التقصير. والعلة في ذلك: التردد والالتفات إلى الشهوات التي منعت القلب من دخول الأسرار، وشروق الأنوار، فإن منع نفسه التردد، وقطع عنه الالتفات، وقع اليأس منها، فتنكف الجوارح قهراً. وكذلك القلب يمتنع مما امتنعت منه الجوارح، ويقع له اليأس من مساعدة الجوارح، فيحصل له الانكسار، ويتذلل بتذلل الجوارح وانكسارها، فيرجع إلى الله هو ورعيته، لتحققه أن لا ملجاً من الله إلا إليه، فتحصل له النصرة، بعد الذلة، ﴿وَلَقَدْ نَهَرَكُمُ اللهُ بِبَدْدِ رَآئتُم الزَلَة ﴾ [آل عِمرَان: ١٢٣].

فاعمل ـ يا أخيا ـ على هذه السياسة، فإنها سبيل إلى الحضور، واقرب من أهله، واصحبهم، واعرف قدرهم، ليعرفوك قدرك، فإن قدرهم عند الله عظيم، والذي حجبك عنهم جيوش جهلك الساكنة في فؤادك وجوارحك، فأهانتك وصغرتك، وحقرتك، وضعفتك، وهلكتك، وملكتك للأشياء بعد أن كانت مملوكة لك، وخادمة لك. ومن هنا ورد: امن عرف نفسه فقد عرف ربهه(۱).

<sup>(</sup>۱) أورده العجلوني في كشف الخفاء، حديث رتم (۲۵۳۲) [۲۴۳/۲] والهروي في المصنوع [۱/ ۱۳٤۷]. ۳٤۷].

فاسع ـ يا أخي! ـ في ملاقاة العارفين الموخدين، المجذوبين السالكين، ليجذبوك عنها، ويسلكون به لا بك، حتى تصير حراً وله عبداً، فتخرج من حضرات الأكوان إلى حضرة المُكَوَّن، ثم ترجع إلى حضرات الأكوان بحضور حضرة المُكَوِّن، وهذا مقام نفيس، وهو المعبر عنه بمقام البقاء.

واعلم أن احتمالك لإذاية الخلق أو نقول: غيبتك عنها، وهو أبلغ، إنما هو لغيبتك عن شهود نفسك، ووجود حسك. وعدم احتمالك لإذاية الخلق إنما هو من شهودك لها، وتعظيمك إياها، ولو أنك غبت عنها لصغرت في نظرك، ولرأيت عزك في ذلها وإهانتها، وكل من حضر له علم التحقيق صبر واحتسب، ورضي لمراقبته الحق تعالى في خلقه، لأن العبد إذا راقب الله تعالى في خلقه استحيا منه أن يؤذي عبيده.

فالزم - يا أخي! - مراقبة الله والحياء منه، والخوف من سطوته، وقهريته المقهور بها كل أحد. وراقب الله تعالى في خلقه، وتحمل ما ظهر من الأغيار والأكدار، ولا تنظر للأفعال، وانظر للفاعل المختار، واغسل - يا أخي! - مرآة قلبك من جنابة رؤية أفعال الخلق، وطهر نفسك من أوصاف بشريتك، تشرق عليك أنوار روحانيتك، فتعظم مراقبة الله في قلبك، إذ نتيجة المراقبة رؤية الأفعال كلها من الله تعالى.

ومن لم يرَ الأفعال كلها من الله ذوقاً وكشفاً، فمراقبته ليست بساكنة في قلبه، وإنما هي عن ظاهر قلبه، وسكون المراقبة في القلب ينشأ عنه المشاهدة، وهي أن لا موجود على الحقيقة إلا الله، كان الله ولا شيء معه. «لي وقت لا يسعني فيه غير ربي، (١)، «لم أرّ عند رؤية ربي أحداً من خلقه، (٢)، إلى غير ما ورد في معنى العيان.

وقال بعضهم: «لو كلفت أن أرئ غيره لم أستطع، فإنه لا غير معه حتى أشهده». وقال آخر: «محال أن تشهده وتشهد معه سواه» إلى غير ذلك.

فالمقام الأول: لخاصة أهل الظاهر. والثاني: لخاصة أهل الباطن. وعلامة المراقبة القلبية التي لا يشاهد صاحبها فاعلاً إلا الله حسن الظن، وحسن الخلق، وحب المؤمنين، ولا يسمع قول أحد في أحد، ولا يظهر ما في أحد لأحد من القبائح إن اطلع عليها، وأما المحاسن؛ فلا بأس بإظهارها. وقد يتحتم عليه إظهارها، تخلقاً بأخلاق الحق تعالى يستر على عباده القبائح، ويظهر عليهم المحاسن لأنه رب غفور،

<sup>(</sup>١) هذا الحديث سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) هذا الأثر لم أجده فيما لدي من مصادر ومراجع.

وهذه أخلاق الصالحين. وأما أهل الشهود فقد اشتملوا على جميع المحاسن الظاهرة والباطنة، وهم غائبون عنها في حال وجودها، لشدة إخلاصهم، وإفلاسهم من نفوسهم، فافهم ذلك وتأمله، والله على كل شيء قدير.

## فصل

واعلم أن الحق سبحانه يؤيد هذا الدين بأهل الخراب من الخاصة، ولولاهم لوقع المخلل، إذ الإخلاص الكامل هو في أهل الخراب، أهل البلايا من الخاصة، ومن لم يظهر فيه الخراب، فلا يخلو من البواقي، وإن كان عارفاً. لأن الإخلاص التام لا بد أن يظهر على صاحبه ظاهراً مثل عدم المبالاة بجوارحه، فلا يكترث بمرض أو فقر، أو غير ذلك، مما يدل على عدم رؤية السوئ، فإن من تخلص لا يكترث، ولا يبالي على أي حال كان، سفلياً أو علوياً، فقيراً أو غنياً، عالماً أو جاهلاً، ذليلاً أو عزيزاً، مريضاً أو صحيحاً، غائباً عن الأحوال في المُحوّل، ومن قال إن أهل الحضرة لا يشترط فيهم هذا فوالله ما عرف أهل الحضرة، فضلاً عن الحضرة، إذ الحضرة رؤية جماله وجلاله. وكيف تحصل للعبد، ولا يظهر عليه دهش، ولا خضوع، ولا ذل، ولا إغفال عن نفسه ولا إهمال لها، هذا محال، ﴿ فَلَمّا نَجُلُ رَبُّمُ لِلْجَبَلِ جَعَلَمُ دَصَا ﴾ [الأعراف: ١٤٣] صدق الله العظيم.

واعلم أن أرباب الأحوال لا يرتكبون أمراً ولا يستعملون شريعة من شرائعهم إلا وذلك مأخوذ من الآيات والأحاديث، لكن تارة يأخذون بظاهرها، وتارة يأخذون بباطنها، والغالب عليهم الأخذ ببواطنها إذ هم أهل البواطن، وظاهر الآية أو الحديث قد يكون فيه رخصة للضعفاء، وأما باطنها فإنه يشير إلى الإخلاص التام.

فإياكم ـ يا معاشر الفقهاء! ـ من الاعتراض على أرباب التوحيد الخاص، فإنه ما حملهم على الشطح والرقص، والصياح والبكاء، والفرح والبسط، إلا ما كشف لهم من عالم الغيب في صفاء مرآة قلوبهم حين وفوا بحق العبودية التي لا حظ للنفس فيها مثل الزهد في الدنيا، والمسكنة، والسخاء، والذل، والصبر، وحمل إذاية الخلق، والفقر، والفاقة، والعزلة، والصمت، وغير ذلك مما هو مناسب للعبد.

وطرق أهل الحقائق على عدد أنفاس الخلائق، وأهل الرسوخ والتمكين يعرفون ذلك، وهذه الشرائع التي استعملوها مثل السؤال وغيره، إنما هي لخروج النفس عن عوائدها ركونها إلى الناس، وركونهم إليها، ولو لم يكن في

السؤال إلا دفع الناس عنك، ودفعك عنهم لكان كافياً، وما من حقيقة مباحة إلا وفيها وصف من أوصاف العبودية، إلا السؤال فإنه جامع لها كلها، لكن إن كان مع شروطه، وفيه حقيقة كبيرة، ولا يبلغ تلك الحقيقة إلا أهل التجريد، وكذلك ما يوافق السؤال من الحقائق المباحة التي تثقل على النفوس، وما اختاروا السؤال إلا لكونه الغاية في قتل النفوس، مع كونه من الأمر المباح ولأن سيوفه قاطعة، وأنواره ساطعة، ومقاماته عالية، وحقائقه جلية. فبقدر ما يتذلل العبد لربه بنية التخلص من نفسه، والتواضع لله يعزه الله، ويرفع قدره. وقد قالوا: «كلما دفئت نفسك أرضاً أرضاً سما قلبك سماء سماء».

ونتيجة السؤال الذل، والفقر، وغير ذلك من أوصاف العبودية. ولهذه الأوصاف شريعة وحقيقة:

فالشريعة: الذل والتذلل لله ظاهراً، وهو الذي اشترك فيه العامة والخاصة، كالصلاة، والصيام، والتضرع، والبكاء، وغير ذلك مما هو مشهور عند العوام والخواص.

والحقيقة: التذلل لله باطناً، وهو خاص بالخواص، وهو افتضاح عورات النفس على رؤوس الخلائق، وهذا هو الذل باطناً. ولو كان ظاهراً ما أنكره العامة، فكان باطناً عند العامة، ظاهراً عند أهل القلوب، باطناً عند أهل الجوارح. ومن لم يصل إلى الحقائق المباحات فليس هو من أهل التجريد. وكثير من الناس سلكوا الطريق إيماناً وتصديقاً بالتجريد، وليس لهم فيه قدم ظاهر، ولهم فيه قدم باطن. وهلامته: أن يقف صاحبه ويرجع عن الدنيا، ولا بد أن تظهر أحوال هذه الحالة على صاحبها مثل السخاء المتصل، والتواضع، والصبر، والنية، والصدق، وحب الفقراء والمساكين، والميل إليهم دون غيرهم، واستحسان أحوالهم الظاهرة والباطنة، والتشوق لمقامهم على الدوام، وهذا لا بد أن يسلك الطريق إيماناً وتصديقاً، ولكن شتان بينه وبين من سلكها حالاً وتحقيقاً.

والتجريد مقام عبيد العبيد لا يقيم فيه إلا صادق شديد، يصبر صبر الحديد حتى يرجع عنده المر لذيذ.

والسؤال شريعة في حق الخواص بعد الفاقة والاضطرار، والإذن من الشيخ، ومن لم يكن له إذن فلا يتقدم إليه إن كان له توكل ويقين، فلا عليه وجد أو فقد، وإن كان ضعيف اليقين، فليستعمل سبباً خفيفاً تطمئن له النفس حتى يعظم يقينه، ويتركه السبب، فإذا تخلص من الاهتمام بالرزق وتعلق قلبه بالحق، رجع حينئذ إلى شيء من الأسباب

الحقيقية ليكون حراً عنها، عبداً فيها، له لا لها. وهو حقيقة في حق العوام لمن لا فقر له، فافهم.

والسؤال على ثلاثة أقسام: سؤال العامة. وسؤال الخاصة. وسؤال خاصة الخاصة.

فسؤال العامة: لقوت أشباحهم، وسؤال الخاصة: لقوت أرواحهم، وسؤال خاصة المخاصة: لسعة أسرارهم، وليس للخاصة أن يسألوا كلهم، بل مباح للخاصة لمن أخذه عن شيخ واصل، عارف بمفتاح الحضرة كلها، لأن الحضرة لها بعض المفاتيح شرائع، وبعض المفاتيح حقائق، والشرائع لها حقائق باطنة لا يعرفها إلا هم، كما أن الحقائق لها شرائع ظاهرة لا يعرفها غيرهم، فإذا جاءهم مريض بعوائد نفسه، نظروا إليه بعين البصيرة:

فإن كانت نفسه أمارة: استعملوا له حقائق مباحة كالسؤال وغيره، مما يثقل على النفس.

وإن كانت لوامة: استعملوا له شرائع مسنونة ومستحبة كالزهد، والورع، والعزلة، والصمت، ولا يزالون في معالجته حتى يصل إلى حضرة مولاه، وحينئذ يقطعون عنه المباح.

ومن الحقائق المباحة: السؤال، فإن رأى الشيخ في بعض مريديه أن مفتاحه السؤال، دله عليه لما فيه من الذلة والإهانة، وسقوط نفسه من عينه بسقوطها من أعين الناس، وهو مباح في وقت الحاجة للخاصة والعامة، لكن للعامة بشرط عدم القدرة مع الكسب، وأما مع القدرة فلا يتذرون، وفيهم ورد أنهم فيبعثون ليس في وجوههم مزقة لحمه (1)، بخلاف الخاصة فإن لهم عذراً شرعياً وهو اشتغالهم بذكر الله، وحرصهم على حفظ قلوبهم من أن يدخلها غيره، لعلمهم أن ما اشتغلت به الجوارح حتماً تشتغل به القلوب، فتركوا الأسباب واستعملوا منها ما خف، وما لا شهوة للنفس فيه وهو السؤال، لأنه لا حظ لها فيه، بل ولا تقدر أن تلتفت إليه، ولا تحب أن تسمع حسه، لما فيه من الإهانة والذلة، لأن السائل سيره ذل، وكلامه ذل، ولباسه ذل.

وقد بلغنا أن نبياً من أنبياء بني إسرائيل كان فقيراً في أول رسالته، وكان إذا جاع وقف على أبواب بني إسرائيل يسأل شيئاً، فشق ذلك عليه، فقال: إلْهي! خزائن رزقك لا تعجز عن غنائي، فلو أغنيتني عن بني إسرائيل. فأوحى الله تعالى إليه: إذا كانت هذه

<sup>(</sup>١) هذا الحديث سبق تخريجه.

السياسة في خلقك على بني إسرائيل وأنت محتاج إليهم، فكيف لو أغنيتك؟!. فتأدب وصبر، حتى أغناه الله، وعادت بنو إسرائيل كلهم يأكلون من سماطه، انتهى.

فتأمل حال هذا النبي الكريم، لما عرف الله في نفسه، دله الحق سبحانه على أن يعرفه في جنسه. فما مراد الحق سبحانه منه السؤال من خلقه وإنما أراد أن يعرفه في خلقه، فلما عرف مولاه في نفسه وجنسه، غاب عنهم فيه، الحان الله ولا شيء معه (١). وهذه هي المعرفة بالله، وله، وفي الله، إذ المعرفة بالله على ثلاثة أقسام:

معرفة في النفس دون الجنس. ومعرفة في النفس والجنس. ومعرفة بالله ولله وفي الله.

فالمعرفة في النفس: معرفة العلم به، والتصديق، والإيمان به وبأوليائه؛ وهو لأهل البدايات.

ومعرفة في البجنس: التعرض للتعرفات من الخلق اختياراً، وهذه معرفة أهل العمل بالعلم، وهو مقام السائرين.

ومعرفة بالله، ولله، وفي الله: معرفة أهل الحال، فلا مجاهدة لهم في العلم، ولا في العمل، لأن علم التحقيق وعمله امتزج مع لحمهم ودمهم من شدة الحال. وهذا حال أهل الرسوخ والتمكين، وهو مقام الإحسان المعبر عنه بالبقاء.

وسؤال الخاصة المستغرقين في بحر الذات مباح في وقت الحاجة وغير الحاجة، لغيبتهم عن الخلق وعن الرزق، لأن الحق تعالى كشف لهم عن عظمته وكبريائه، فدهشوا وغابوا عن الأسباب بشهود مُسبب الأسباب، ملتهم الأحوال في الأقوال والأفعال، فلا معرفة لهم بالسكر، ولا بالصحو، إذ لا يعرف السكر إلا صاح، وإن دامت بهم الغَيْبة سقط عنهم التكليف مع وجود العقل، وكل مستشرف فهو صاحب سكر.

والناس في السكر على ثلاثة أقسام:

قسم مطموس الأثر، مستغرق على الدوام. وقسم تارة بتارة. وقسم ممزوج بالصحو من أول قدم. وغالبهم وأكثرهم يكونون تارة بتارة. رضي الله عنهم أجمعين.

ولا يباح السؤال لخاصة الخاصة في بعض الأوقات، وذلك حالة وجودهم لقوت أجسادهم وأرواحهم، لأن الشريعة تطلبهم بالقيام بحقها، كما أن الحقيقة تطالبهم بالقيام بحقها، بخلاف الخاصة فإنه مباح لهم في كل وقت، لأن الحقيقة تطالبهم بالقيام بحقها

<sup>(</sup>١) هذا الحديث سبق تخريجه،

أكثر مما تطالبهم الشريعة، فإن الشريعة تطالبهم بالفهم فقط، إن كان لهم صحو، والشريعة باب، والمراد من الباب الدخول عليها للدار، لا الوقوف فيها، فإن دخلوا كان ذلك مرادها منهم، فمن كان معه صحو حالة سيره، فالواجب عليه شكر الباب، أعني الشريعة، كما يجب عليه شكر الدار، أعني الحقيقة. ومن لم يكن معه صحو فلا يطالب بالقيام بحق الشريعة، قال الله تعالى: ﴿ يَكَانِّهُا اللَّذِينَ ءَامَنُوا لاَ تَعْمَرُوا السَّمَكُوةُ وَأَنتُر شُكَرَى ﴾ والنساء: ٣٤] فالصلاة الحسية إنما هي باب الصلاة المعنوية، كما تقدم، ولا شك أن الجمع بين الصلاتين أمر عظيم، والجامع بينهما ولي كامل. ومن كانت عنده صلاة المعنى فقو ناقص بالنسبة لمن جمع بينهما. ومن كانت عنده صلاة الحس دون ملاة المعنى فهو ناقص بالنسبة لمن جمع بينهما. ومن كانت عنده صلاة المعنى فهو ناقص بالنسبة لمن عنده صلاة المعنى، فافهم.

فإن قيل: إن السؤال حرام لمن عنده كفاية!؟.

قلنا: الخلق كلهم يطلبون الرزق، وإنما يتفاوتون في الاعتقاد، وهم في الاعتقاد على قسمين: عامة، وخاصة.

أما الخاصة: فإنهم يعتقدون أن الرزق من الله تعالى، سواء كان السبب أو لم يكن، وحالهم في عدم السبب أقوى، لكون خواطر هم الرزق تنقطع وتذهب عروقها بالكلية، ولا ينقطع ذلك إلا بترك أسباب الدنيا بالكلية، أو بوجود شيء من الأسباب مع الاتكال على الله سبحانه.

فالأول: مقام الزهاد والعباد. والثاني: مقام العارفين الجامعين.

وقد يكون من العارفين من لا يقدر على شيء من الأسباب في بدايته لشهود مسببها، فإذا انشرح قلبه واتسع، وعرف الحق ظاهراً وباطناً، أمره الله بالقدرة على الأسباب، فيكون حاملاً لها من غير مشقة، ولا تعب. وهذا حال من فني عن نفسه، وبقي بربه.

فمن صحّ بقاؤه ـ كما ذكرنا ـ فالواجب عليه شيء من الحركة الخفيفة، ستراً للقدرة، وأدباً معها.

وأما اعتقاد العامة: فهذا ظاهر فقط، ولو دخل ذلك الاعتقاد إلى جميع القلب لتركوا الأسباب، وإن وجدت كانت خفيفة كما تقدم.

وحيث كان الاعتقاد ظاهر القلب فقط، كانت أسبابهم كثيفة ثقيلة، غليظة شديدة، وذلك من ضعف اليقين الساكن في جميع القلب، إذ كلما عظم السبب ضعف اليقين، حتى يستولي حب الدنيا على ظاهر القلب، فتعظم الشكوئ والأوهام، وغير ذلك، حتى

عادت آخرته بعضاً من دنياه، فربما يكون اعتقاد هذا أن الرزق من الأسباب لا من مسبب الأسباب لا من مسبب الأسباب ـ والعياذ بالله ـ.

وسبب هذا كله خروج نور التوكل من القلب، لأن القلب إذا كان فيه شيء قليلٌ من نور التوكل حصلت له القناعة من الدنيا، فإن عظم ذلك النور وقع الزهد فيها. فإن استولئ على ظاهر القلب وباطنه، حصلت له الغيبة عنها، سواء فقدت أو وجدت. ومن رأيته كثير الاجتهاد في الأسباب الدنيوية، فاعلم أن قلبه خالٍ من حب الله ورسوله، عامرٌ بحب ما هو مشغوف به، ومتعلق بأذياله، وما هو في الجوارح هو في القلب كذلك.

ووالله ما في الوجود أقبح وأهون وأذل من العبد الغافل المنهمك بطلب الدنيا، ولم يعتبر بمن تقدم قبله ورجع ترابآ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

# ثم اعلم أن السؤال على أربعة أقسام:

سؤال عن علم وحاجة. وسؤال عن علم دون حاجة. وسؤال عن جهل وحاجة. وسؤال عن جهل وحاجة. وسؤال عن جهل وحاجة.

أما السؤال عن علم وحاجة: فسؤال العارفين بالله، المتخذين ذلك ورداً عن أشياخهم، فهو مباح لهم من علة لأنه مبني على أساسين: أساس الإذن، وأساس الاحتياج. ولا يصح إذن الشيخ للمريد إلا إذا أخرج ما عنده، وهناك يصح له ذلك.

وإياكم يا معشر الفقراء! الذين اتخذوا السؤال ورداً أن تغركم النفس بالادخار، وتظنون أن ذلك لا يعرفه أحد، بل ـ والله! ـ إنه لسبب في قطع المريد، وقلة التوفيق والاستعداد، وركوب حمار الطمع بعد النزول عن خيول الزهد والورع.

وأما السؤال عن علم من غير حاجة: فهو مباح أيضاً عند العارفين في شريعتهم، لمداواة علل باطنة مثل مراقبة النفس لأبناء جنسها، وحبها أن ترى في أعينهم كبيرة، وقس على هذا. وقصدهم الصدق مع الله، وتصحيح العبودية لله خالصة، فهو جائز، وإن لم تكن حاجة. وهذا لا يفهمه سواهم، لأنه حكم من وراء العقول، ولا يعرفه إلا أهل البصيرة السالكين طريقة التجريد، المتحققين بحقيقة التوحيد رضي الله عنهم.

وأما السؤال عن جهل وحاجة: فسؤال العامة، فهو مباح لهم عند الفاقة والاحتياج، بل واجب على من بلغ حد الاضطرار، وواجب على المسؤول أن يعطيه، وإن منعه كان عاصياً لله ولرسوله. قال مولانا تعالى: ﴿وَأَمَّا ٱلسَّآبِلَ فَلَا نَنْهَرَ ﴿ الضّحى: ١٠]، إشارة إلى أن لا يبخل المسؤول أصلاً، والفقراء صابون الأغنياء وطهارتهم، ونورهم وضياؤهم، ووسيلتهم إلى دار الآخرة، هذا لمن عرف قدرهم، وقام بحقهم، لأن المعاملة معهم كلها

معاملة مع الله، أحسنت أو أسأت، فاختر لنفسك ما تشاء، فإن الفقراء حقهم على كل أحد أحب أم كره.

وانظر إلى قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا أَلْصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ﴾ [التّوبَة: ٦٠] فإن الحق ـ تعالى ـ أعطاهم، فكيف بالخلق!. والله لولا الحياء من رسول الله ﷺ لقلت: ليس في الوجود إلا متاع الفقراء. أي: لكن بشرط أن لا يدخروا شيئاً، ومن ادخر فليس له إلا ذلك إن كان من حلال فهو له، وإن كان من حرام فهو عليه.

وأما السؤال عن جهل وغير حاجة: فسؤال العامة المنهمكين في بحر العجز والكسل، وسببه الإهمال لطاعة الله والعجز عنها، فغير الله ما بأيديهم، ورفع البركة من رزقهم، فأهينوا كما أهانوا حق مولاهم، وتركوا كما تركوه، فضعفوا وذلوا، وحقروا قهراً عليهم، وما قام أحد بحق الله وضيعه الله قط؛ فإن الدين تنزل معه البركة، وتحصل معه القناعة والراحة والعافية، والمسكنة، وتنيسر أموره بعد عسرها، وصاحبه يحصل له الصبر على الفقر، والرضا به. وقليل الدين لا يحصل له من الصبر شيء، ولا يشم للرضا رائحة.

والشريعة شريعتان: شريعة العوام، وشريعة الخواص. فشريعة العوام: هي الامتثال خوفاً وطمعاً. وشريعة الخواص: هي الامتثال محبة وتعظيماً وإجلالاً.

ثم لا يخفى أن السؤال إذا كان جائزاً للمضطر، فالفقراء قد سكنوا قصور الفقر والفاقة، والمذلة، والإهانة؛ فهم في حالة الاضطرار على الدوام لما وجدوا في ذلك من القرب إلى الله تعالى، ما لا يجدونه في القيام والصيام، لأن القيام والصيام إذا كانا مع وجود الشهوات زادت بهما النفس تمتيعاً وصاحبها لا يشعر، لأن حظها في الطاعة باطن خفي، ومداواة ما يخفى صعب علاجه، ولذلك اختاروا التحقيق بالأوصاف دون كل شيء، لأنه لا حظ للنفس فيه، فعبادة التحقيق بوصفه كالكيمياء، وعبادة غيره كالفضة، ولذلك كانت ذرة من أعمال القلوب أفضل من أمثال الجبال من أعمال الجوارح. ومن هنا هدم أهل المعرفة بالله على النفس عوائدها، ومنعوها لذائذها، ودفنوها في أرض الفقر والاضطرار، وأنزلوها منازل العبيد، ومنعوها منازل الأحرار، ﴿إِنَّمَا الْشَدَتُ لِللَّهُ مِن فَشَيلِةً ﴾ [النّور: ٢٢]، صدق الله العظيم.

ولهذا قال ابن عطاء [الله السكندري] ـ رضي الله عنه ـ حين تحقق بحقيقة الأسرار هو الفقر والاضطرار: «العارف لا يزول اضطراره، ولا يكون مع غير الله قراره». قلت: لأنه شغله الحق به عن غيره، فلم يجد قوة للأسباب التي عليها الناس، فاختار هذا السبب الذي أباحه رسول الله على حيث قال: امن مات جوهاً ولم يسأل دخل الناراء. وجوّزوا السؤال لكونه أضعف الأسباب، وأدناها، وأصغرها. فمن بالغ فيه قهراً على نفسه أفضل ممن بالغ في الأسباب الكثيرة الدنيوية اختياراً مع وجود الاستقامة فيها كإخراج الزكاة ودفعها في محلها، لأن الأول خفف الله عنه حسابها، وأسكنه موضعه، وهو الفقر، فحقق بوصفه اعتناء به، وشفقة عليه، فهو على أحسن الحالات، وفي مواضع النجاة. والآخر لا يدري هل هو ناج أو هالك، لكون الحق تعالى نشر عليه رداء نفسه قهراً عليه، إما نعمة أنعم الله بها، أو خظه من الآخرة عجله له.

والغنى وصف من أوصاف الحق، ولا يقدر العبد أن يتأدب مع الله في وصفه، قال الله تعالى: ﴿ وَيُمَذِّرُكُمُ اللهُ نَفْسَكُمُ ﴾ [آل عِمرَان: ٢٨]. أي: وصفه. وإذا كان الساكن وصفه قهراً ناجياً فكيف بمن سكن وصفه اختياراً؟.

وسؤال المخلصين متر للمتوكلين، وهم الواصلون. وسؤال السائرين تهذيب للنفس وسياسة لها، لأن النفس لا تحب أن تذلل لجنسها قط، فيهون عليها الموت بالحديد ولا يهون عليها سؤال المخلوق مثلها، لا سيما إذا سأل شيئاً حتى كان بيدها ثم أخرجها عنه، ودفعه لغيره، فهذا قتلها قتلتين في مرة واحدة.

والسؤال في حق هذا مطلوب، وإن أخذه لنفسه، وإن كان زائداً على ما يستر به عورته ويرد به جوعه، ومن لم يكن مراده منه ترك الشهوة فهو في حقه حرام أن يصيره ذلك لحظ نفسه فقط، فتحمله النفس لأجل ذلك فتقتل عبوديته، وينفك عن الأسباب، ولا يصل إلى التوكل، فتقطع به القواطع، وتحل نفسه القيد والرواتع.

وموت النفس عند أهل الطريق فرض عين، والأشياخ ـ رضي الله عنهم ـ كل واحد فتح الله له التربية ـ أي في موت نفس المريدين ـ فتحاً لا حصر له؛ فمنهم: من يأذن لهم في غير ذلك. ولا يأذنون في شيء إلا ولهم الإذن في ذلك. وجوزوا السؤال ـ أيضاً من وجوه، ولو لم يكن منها إلا خلاص النفس لكان كافياً، إذ هو صعب عليها، ثقيل جداً، وفيه حقيقة نفي الأسباب، فتحل شريعته لأجل حقيقته، ولا حظ للنفس في شريعته، وإنما فيه حظ الروح. ومن قال إن للنفس فيه حظاً فليتقدم إليه بعد خروجه عما في يده، ولا ينفق ما أعطي له في سبيل الله، بل ينفقه على نفسه.

والله! لأكل العشب، والدخول في النيران، والخروج عن الأموال والأولاد، لأهون عليها من السؤال، لكن مع شروطه كالصمت، والاكتفاء بعلم الله، والصبر على الإذاية،

ودفع ما أعطي في سبيل الله، وغير ذلك. وإن فقدت الشروط كان خفياً على النفس من أجل أن لها فيه حظاً، فتستدرجه به من حيث لا يشعر.

واعلم أن العارف إذا سأل من غير حاجة فمراده منه قوت الأرواح لا قوت الأشباح، [الذي] قد لا يتعرض له العارف لشدة توكله ويقينه.

وإذا كان التوكل يحصل لأهل المراقبة الحقيقية، فيتركون الأسباب وهم من وراء حجاب، فكيف بأهل المشاهدة الذين ارتفع عنهم الحجاب، وجلسوا على بساط القرب مع الأحباب؟؟!!. وهؤلاء أسبابهم توكل في توكل لمن عرف. وتوكل غيرهم بالنسبة إليهم سبب، وأسبابهم ـ وإن شئت قلت: عبوديتهم ـ إنما هي ستر لحريتهم العظمئ، واختاروا هذا السبب الذي هو السؤال لما فيه من الجمع بين المتوكلين والسبب، وتحقيق نفي الغير، وتصحيح العبودية لله عز وجل ظاهراً كفقر وذل، وضعف وعجز، وغير ذلك. فإن الغنى والعز والقدرة من أوصاف الحق تعالى، والمتصف بأوصاف سيده جاهل على التحقيق، ولو كان محيطاً بعلم الطروس، إذ المراد من العلم التقوى من الشرك. وإن شئت قلت: التحقيق بالوصف، وما سلم من الشرك الخفي إلا من تحقق بوصفه، والذي ترك وصفه ليس له معرفة بالعلم ولا بأسرار التقوى وأنوارها.

فالعلم الذي لا يحقق صاحبه بوصفه فصاحبه جاهل في علمه. والجهل الذي يحقق صاحبه بوصفه فصاحبه عالم في جهله. وسبب الجهل مع العلم الرضاعن النفس، وبالعكس. قال ابن عطاء الله: «ولأن تصحب جاهلاً لا يرضىٰ عن نفسه خير لك من أن تصحب عالماً يرضىٰ عن نفسه، فأي علم لعالم يرضىٰ عن نفسه؟ وأي جهل لجاهل لا يرضىٰ عن نفسه؟».

فالذي لا يرضئ عن نفسه عبد الله بقلبه، ولذلك سمي عالماً، وإن لم يكن عنده من العلم الظاهر شيء، لأن الظاهر حقاً يوصل صاحبه إلى التحقق بالوصف من عدم الرضا عن النفس، والتواضع والسخاء، والصبر، والقناعة من الدنيا، والزهد، والورع، والحلم، والضعف، والعجز، والذل، والحنانة، والشفقة، والرأفة، وحب الضعفاء والمساكين، والجلوس معهم، والتخلق بأخلاقهم الكريمة، وما أشبه ذلك كما تقدم.

فهذه ثمرة العلم، وهذه هي العبادة الحقيقية التي هي عبادة القلوب، فالعلم الذي لا يوصل صاحبه إلى هذا فهو مدخول معلول بحب الرياسة، وعن ذلك تفرعت علل كثيرة، فوالله إذا لم يجد طبيباً لخسر خسراناً مبيناً، ولذلك سمي جهلاً.

والقوم هم مع ما صلحت به قلوبهم لا مع ما صلحت به الخلائق. قال مولانا: ﴿ إِنَّهُمْ لَن يُغْنُواْ عَنكَ مِن آللَّهِ شَيِّكاً ﴾ [الجَاثية: ١٩]. فمن راقب الله تعالى لا يراقب المخلوقات؟ المخلوقات، لا سيما من شهده. والذي لا يرقب الله تعالى فكيف لا يراقب المخلوقات؟ ورحم الله من قال:

من راقب السناس ماتَ غَمّاً وفازَ بسالسلذةِ السجَسسورِ (١)

وعن سيدنا علي رضي الله عنه أنه قال: «واللهِ لو وجدت مصلحة قلبي على مزبلة لجلست عليها».

وأجمعوا على أن «هذه الطريق لا تصلح إلا لأقوام كنست بأرواحهم المزابل<sup>»</sup>. وقال سيدي أبو الحسن رضي الله عنه: «واللّهِ ما رأينا العز إلا في الذل».

قال شيخنا رضي الله عنه: «وأنا أقول: واللهِ ما رأينا الذل إلا في الفقر». قلمت: لأن من لم يفتقر من الدنيا لا يشهد العز الحقيقي الذي هو محجوب بالعز المجازي، فافهم،

#### فصل

اعلم أن الفقير الصادق إذا نظر إلى الدنيا بعين قلبه، سلب في الحين من سر قربه، وناداه الهم والغم لحربه، وغطت أنوار قلبه ظلمات دائرة حسه، وعاد إلى عوائد أبناء جنسه، فتقوده الغفلة من النواصي إلى حضرة المعاصي، وهذا جزاء القلب القاسي. وإذا تبعها بفكره، تشتت نور عقله، فيحمل أحمال التدبير والاختيار، فيرمى في بحر الأغيار والأكدار، ويمنع الراحة والقناعة، ويتمسك بأذيال الشحاحة، يصدق عليه قوله سبحانه وتعالى: ﴿ فَلَمّا مَا تَنهُم مِن فَضَلِهِ عَيْلُوا بِهِ ﴾ [التوبة: ٢٦].

وكلما خاض فيها بالجوارح جاء إليه إبليس في صورة شيخ ناصح ويقول له: يا هذا! كل ما تفعله مليح، فاجر عليه بالليل والنهار لتستريح، وتتفرغ لعبادة ربك بالقلب والجوارح، فيخدعك ويهلكك، ويصرعك، فاحذر ـ يا أخي! ـ منه على الدوام، وتعوذ منه بذكر الملك العلام.

<sup>(</sup>١) هذا البيت من البحر البسيط وهو للشاعر العباسي سلم بن عمرو بن حماد الخاسر البصري العتوفى سنة ١٨٦هـ (الموسوعة الشعرية، المعجم الثقافي، أبو ظبي).

يا لبيب! لا تنظر للهو واللعب، يا حسن! لا تطلق لنفسك في الدنيا العنان. يا خليل! لا تكن بحب الدنيا بالحاذق، ولا تكن بأهل الغفلة لاحق. يا عارف! كن بقلبك عن الدنيا صارف، وعما بأيدي الناس عفيف يرتفع عنك الحجاب الكثيف. يا حبيب! لا تستبدل الصدق بالكذب، وما هذه الحياة الدنيا إلا لهو ولعب. يا فلان! غض الأجفان، وسد الأسنان، واطلق من الأبدان، والبس الأكفان، تكن من أهل العرفان.

فِقْ ـ أيها العليل! ـ الحقير الذليل، وراقب من بيده أمرك وعمرك، ورزقك. أما سمعت قوله تعالىٰ: ﴿ لَا نَتَكُكُ وِزْقَالُ مَنْ زَزْقُكُ ﴾ [طه: ١٣٢].

فِقُ أَيِهَا الْعَبِدِ الْذَمِيمِ الْمَهِينِ، الْلَئْيَمِ، الْغَافَلِ الْنَائِمِ، إلى مَتَىٰ وقلبك في بحر الأكوان هائم؟ ألم تسمع قوله تعالىٰ: ﴿ يَوْمَ لَا يَنْفَعُ مَالًا وَلَا بَنُونَ ﴿ إِلَّا مَنْ أَنَى اللَّهَ بِقَلْمِ سَلِيرٍ ﴾ [الشُّعَرَاء: ٨٨، ٨٩].

فِقُ أَيِهَا العبد المغبون! إلى متىٰ تصرعك الدنيا كالمجنون؟ أما سمعت قول الله سبحانه: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ لَلِمَنَ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُكُونِ ﴿ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن رَزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْمِعُونِ ﴾ الذاريَات: ٥٦ ـ ٥٥]؟.

فِقْ أَيها العبد الغريب!، طردك هم الرزق بعد أن كنت قريب، ودهاك اللهو واللعب، والحق تعالى يقول: ﴿وَمَن يَتَقِ ٱللّهَ يَجْعَل لَهُ يَغْرَبُنا ۞ وَيَرْزُقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْتَسِبُ وَاللعب، والحق تعالى يقول: ﴿وَمَن يَتَقِ ٱللّهَ يَجْعَل لَهُ يَغْرَبُنا ۞ وَيَرَزُقُهُ مِنْ حَيْدُ لَا يَعْتَسِبُ وَمَن يَتَوَكّل عَلَى اللّهِ فَهُو حَسَّبُهُ إِنَّ اللّهَ بَلِغُ أَمْرِهِ قَدْ جَعَلَ اللّهُ لِكُلّ مَنَى وَ قَدْرًا ۞ ﴿ وَمَن يَتَوَكّل عَلَى اللّهِ فَهُو حَسَّبُهُ إِنَّ اللّهَ بَلِغُ أَمْرِهِ قَدْ جَعَلَ اللّهُ لِكُلّ مَنى و قَدْرًا ۞ ﴾ [الطّلاق: ٢، ٣].

الاهتمام بالرزق بلاء ونقمة. الاهتمام بالرزق ضيق وحسرة. الاهتمام بالرزق أساس لكل عثرة، وسحاب على سماء النظرة. ليس لصاحب الاهتمام إلى قصر المسير دليل، ولا إلى شمس الوصول سبيل. الاهتمام يطمس باب الحضرة، ويمنع دخول الفكرة، هذا حكم الحكيم العليم، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

واعلم ـ رحمك الله ـ أن قوت الروح في هذا العالم: حسن الخلق، كما أن قوت النفس فيه: سوء الخلق: فمن أراد أن يعرف مقامه في الذكر فلينظر ما عنده من حسن الخلق. فمن غلب عليه سوء الخلق فهو صاحب يقظة. ومن غلب عليه سوء الخلق فهو صاحب غفلة.

وحسن النخلق ينقسم إلى ثلاثة أقسام: خلق العارفين به، وخلق السائرين إليه، وخلق السائرين الواصلين به. أما خلق العارفين به: خلق أهل الرسوخ والتمكين، إذ لا يمكن أن تشهد عنهم خلقاً سيئاً لشدة تحقيقهم، وصفاء قلوبهم، فلو أسأت إليهم كل الإساءة، لأحسنوا إليك كل الإحسان، وإن ظهر منهم ما يشبه سوء الخلق، فما هو سوء خلق، ولكن حكم اسمه المظاهر لأجل العبودية، إذ وصف العبودية لا ينقطع عن الواصل، إلا أن الواصل وصف قهرية فقط، والسائر وصف بشرية، وهذا هو الفرق بينهما. والسائر يزيد وينقص بوصفه لشهود نفسه، والواصل يزيد ولا ينقص لشهود ربه. ولو انقطع وصف العبودية عن الكمل لوقفوا، وحاشاهم من ذلك، قال الله تعالى: ﴿وَقِيلَ لِلّذِينَ اتّقَوّا مَاذاً أَنزَلَ رَبُّكُمّ قَالُوا خَيْراً ﴾ [النّحل: ٣٠]. فما من قهرية نزلت عليهم إلا شهدوها نعمة، وشكروا الله عليها، والسائرون من العامة صبروا عليها، والواقفون منهم تزلزلوا بسببها. والشكر هو مقام الإحسان المشار إليه بقوله تعالى: ﴿قُلْ كُلُّ يَنْ عِندِ اللّهِ فَلِولَة عَالَىٰ: ﴿قُلْ كُلُّ يَنْ عِندِ اللّهِ فَلَا اللّه عليها، والشكر هو مقام الإحسان المشار إليه بقوله تعالىٰ: ﴿قُلْ كُلُّ يَنْ عِندِ اللّهِ فَلَا اللّه قليلون.

وأما خلق السائرين إليه: فهو خلق أهل المراقبة، إذ الغالب عليهم حسن الخلق، وذلك لضعف حجابهم حين ألزموا نفوسهم المراقبة. ولا يرتفع عنهم الحجاب بالكلية، ولو بلغوا في المراقبة ما يلغوا، إذ الحجاب لا يرتفع إلا بصحبة شيخ عارف، ولكن لا بد أن تشرف أنوار الحضرة على أهل المراقبة الكبيرة، ويهب عليهم من نسيم أزهارها فيطيبون بطيبها، فهم متعوبون مع الأدب، تارة حاملون، وتارة محمولون، وتارة مطروحون، يحسنون ويسيئون، فإذا أحسنوا فرحوا بوجود العمل، وإذا أساؤوا حزنوا لفقدانهم ذات القبول، ولو تمسكوا بصفات القبول وهي الغيبة عن النفس لفقدوا الحزن فقداً كلياً. وحين كانت نفوسهم موجودة لم يعرفوا إلا الإحسان الظاهر فقط. وأما إحسان الباطن الذي هو المعرفة بالله فهم غائبون عنه، ولذلك لا يرجون رحمة الله إلا بوجود الأعمال الحسنة. وإذا قهرهم الحق تعالى بقهرية وصف العبودية أنكروا ذلك لقلة معرفتهم به، فكانوا متوكلين على أعمالهم، ونسوا قول الله تعالى: ﴿ قُلُ بِنَصَلِ اللهِ وَرَحَمَيْهِ مَنْ اللهِ وَلَا اللهُ تعالى: ﴿ قُلُ بِنَصَلُ اللّهِ وَرَحَمَيْهِ فَيْنَ اللّهِ وَرَحَمَيْهِ فَيْ اللّهِ وَلَا اللّه تعالى: ﴿ قُلُ النّه اللّه وَلَا اللّه عَلَا اللّه عَلَى اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه عَلَالَ اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه عَلَالَ اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه تعالى: ﴿ قُلُ اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه عَلَا اللّه وَلَا اللّه العَلَامُ اللّه العَلَامُ اللّه العَلَامُ وَلَا اللّه العَلَامُ اللّه العَ

وأما خلق الواصلين السائرين به: فالذين يحسنون ويسيئون، وهم محمولون في الإساءة والإحسان، لكونهم لا يشهدون لأنفهسم فعلاً، ولا يرون لها جعلاً، فلا وقوف لهم مع الإحسان، ولا مع الإساءة، بل سائرون إلى الله بكل حال.

قال ابن عطاء رضي الله عنه: «إلهي! قد علمت باختلاف الآثار، وتنقلات الأطوار، أن مرادك مني أن تتعرف إلى في كل شيء. وافهم ههنا قوله سبحانه: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوَا إِذَا مَسَّهُمْ طَلَيْفٌ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم تُبْعِيرُونَ ﴿ ﴾ [الأعرَاف: ٢٠١].

وهذا الطائف هنا هو تشويش المقامات والأحوال من العارفين السائرين، لئلا يقفوا مع شيء فيقطعهم عن الوصول. إذ جميع ما يتجلئ للعارفين من الأنوار وغيرها كلها ظلم وأغيار. وهذا الطائف هو طائف اليقظة يدفع طائف الغفلة بقدرة الله تعالى، كما يدل عليه قوله تعالى: ﴿ تَذَكَرُهُمُ هذا الطائف سرور الحضرة وأنوارها، وأسرارها، وأزهارها، وأثمارها، وخيرها كله، وهو الجمال الحقيقي، فصاروا مزعجين، مقلقين إلى رفع الحجاب المشار إليه بقوله سبحانه: ﴿ فَإِذَا هُم مُبْعِرُونَ ﴾ [الأعرَاف: ٢٠١]. وهذا الخطاب للسائرين فقط، فافهم ذلك وتأمله.

## [ترك موضع الشيخ في الحلقة فارغاً]

٣٨ ـ ومن أدب المريدين إذا اجتمعوا للمذاكرة: أن لا يغلقوا الحلقة، بل يتركوا موضع الشيخ فارغاً، سواء حضر أم لا. فإن حضر وقع المدد، وإن لم يحضر كذلك، لأنه حاضر في المعنى، وإذا حضر التعظيم حضر المدد في الغيبة كما يحضر في الحضور.

والتعظيم هو الأساس، فمن لم يجد في قلبه تعظيماً فليعلم أنه ناقص التعظيم. والمدد بقدر التعظيم، فالمريد إذا أعطى التعظيم في شيخه أعطى الفتح الكبير من ربه، لأن هذه الصور التي جعلها الحق نائبة عنه جمع فيها سره كله، وكذلك إذا دام الفقير على رؤية التعظيم في شيخه وفتح له في سره، صارت عبيد الله تعالى كلها أشياخه لأنه يرى ما في شيخه في سائر العباد، فيمتد من كل آدمي ولا يزال به التعظيم حتى يمتد من سائر الأشياء.

ولنرجع مما بقي من هذا المعنى، وقد قلنا: أن يبقى موضع الشيخ فارغاً عند المذاكرة، هذا هو الواجب. وأما حلقة الذكر: فلا بأس بغلقها، لأنها محمولة على غلبة الأحوال، كالرقص والشطح، وغير ذلك. ولو لم تكن الأحوال غالبة على الضعفاء مثلي لكان الواجب فتحها لأن روح الطريق الأدب، إن عدم عدمت، وإن وجد وجدت، والمريد الذي لا يكون أدبه يفوق أدب وزراء الملوك ليس له في مقام الإرادة نسبة، والإرادة أولاً تكون مع الواسطة ـ أعني الشيخ ـ ثم ترجع مع سائر الأشياء، ولا تسقط إرادة العبد إلا إذا سقطت نفسه، ولا تسقط إلا بشهود الحق، ولا سبيل لشهوده إلا بالأدب.

والأدب على قسمين:

أولاً: مع الخلق بالمجاهدة.

وثانياً: مع الحق بالمشاهدة. والثاني نتيجة الأول. ومن لا بداية له لا نهاية له.

#### [بسط سبعادة الشيخ في غيبته]

٣٩ ـ ومن أدب المريدين: إذا اجتمعوا من غير حضور الشيخ في زاويته: أن يبسطوا سجادته التي يجلس عليها، ويدوروا بها حلقة واحدة، كحضوره معهم من غير زيادة ولا نقصان، ويتركوا الضحك والمزاح، وجملة الكلام، ويتهيؤوا للجلوس بين يدي الملك العلام، كما يتهيأ أهل دولة الملوك لملكهم عند ملاقاته، بل هذه أعظم وأعظم، لأن ذلك حضرة المخلوق، وهذه حضرة الخالق سبحانه. فإذا حضرت هذه الجلسة على هذه الحالة التي ذكرنا فأنا ضامن لجلسائها الفتح الكبير. فإذا جلسوا يناولهم كبيرهم في رتبة التربية التي بينهم، على حسب صفاء الحالة والمجلس، إن صرّح صرّحوا، وإن أشار أشاروا، ويشاركونه الأمثل فالأمثل مع ترك المحاججة، ورفض الملاححة بالكلية، والتسليم له فيما يحكم به عليهم من أمر وقع فيه الخلاف بينهم، فإن لم يعرفوا معنى ما حكم به عليهم فله وجه، ويكفيك من ظهور معناه انطفاء نار النفوس التي تكون بسببها المحاججة والملاححة، وهذه الحالة سبب في ذهاب العلوم وأسرارها، وأنوارها.

قال الله جل جلاله: ﴿ وَلَا تَنَازَعُوا فَلَغَشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيْحُكُمْ ۖ وَاصْبِرُوا ۚ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّنبِرِينَ ﴾ [الأنفال: ٤٦].

معناها \_ والله أعلم \_: لا ترجعوا لنفوسكم واكتفوا بعلم ربكم، لأن المحاججة أصلها طمس البصائر، وذلك أن الفقير أو الفقيه يريد أن يكون أعلم من غيره، ولا يحب أن يكون جاهلاً بين أبناء جنسه، وهذا من تمكن حب الجاه من القلب. وحب الجاه هو العلة الكبيرة، وهو أعظم حب الدنيا.

ولنرجع لما بقي من هذا المعنى: اعلم أنه لا ينبغي لصغير السن أن يتقدم أمام غيره، وإن كان أعلم منه وأتقى، وإن تقدم إلحاحاً منه على علم ظهر له من العلوم النفيسة الرقيقة فلا بأس، لأن العلوم إن ظهرت لا يقدر أحد أن يمسك نفسه إلا من كانت العلوم ترد عليه مثل السحاب، هذا لا يكون واسع الحال مستغنياً بالله عن كل حال. والتأخر للصغير أولى ـ كما قدمناه ـ وهو من الأدب الظاهر والباطن، لا سيما إذا كان أعلى منه علماً أو فهماً.

## [ترك موضع الشيخ خالياً ولو في غير زاويته]

• ٤ - ومن أدب المريدين أيضاً: إذا كانوا مع الشيخ في غير زاويتهم ثم فارقهم الشيخ فالواجب عليهم أن يتركوا موضعه خالباً كما تقدم، إذ لا فرق بين الزاوية وغيرها، إن الوجود كله زاوية عند أهل العلم بالله، إذ هم لا يجلسون إلا مع الله، ولا يسمعون إلا منه، ولا يتكلمون إلا معه، وذلك حيث ذهبت نفوسهم ذهب عنهم توهم ما سوى المولى جل جلاله سبحانه، فهم في حضرته مستقرون، وبشهوده متنعمون.

ولنرجع لما بقي من هذا المعنى: اعلم أنه إذا كان في الفقراء من صدره الشيخ للتربية، وكان مشهوراً عند الخاص والعام، فالواجب عليه أن يعمر موضع الشيخ بالذكر إذا غاب، وبالمذاكرة والزيارة والمشورة وغير ذلك، ولا ينبغي التكبر عليه ولا التجبر. وقد رأيت من تكبر على شيخه رضي الله عنه من فقراء فاس ـ عمرها الله بأهل العلم والصلاح وأخلاها من أهل الجهل والطلاح ـ وقد كانت نجابته في زمان شيخه، فذهب سرهم، ولم يبق لهم إلا القيل والقال. ولا يزال هذا الأمر من هذه الطائفة إلى قيام الساعة.

فالذي اشتغل بالله نجا، والذي غفل عنه واشتغل بنفسه من هذه الطائفة وقع في أهل الله، والواقع فيهم مسلوب، ولا ينال الفتح إلا مَن نظر إخوانه بعين التعظيم والإجلال، وسائر أهل الخير، وحتى سائر المسلمين، وإلا فلا يشم رائحة السر.

وأكثر ما يقع الحسد الكبير في هذه الطائفة، بعضها لبعض، نجانا الله وإخراننا من الحسد بجاه شيخنا وأشياخه إلى مولانا رسول الله ﷺ.

وقال ذو النون رضي الله عنه ـ والله أعلم ـ أو غيره: «شهادة الفقراء تجوز على سائر الناس، ولا تجوز من بعضهم على بعض، لأني وجدتهم حُسّاداً» وهذا ظاهر: كنت والله أظن أن الفقراء لا يحسدون بعضهم بعضاً فلما اجتمعت معه بفاس وغيرها أصابنا منهم ـ لطف الله بنا وبهم ـ ما أصابنا، فكنا تارة بتارة، لأن عداوة الجنس أصعب كل شيء، كما أن محبة الجنس أيضاً أصعب كل شيء، بخروجها من القلب، والاشتغال بالله عنهما أمر ثقيل على النفوس، ولا شك أن من اشتغل بالله تعالى كفاه الله عداوة عدوه، وأفاض عليه من علمه وسره وفهمه ما لو كان أهل السماوات والأرض أعداء له كلهم لوسعهم حمله. إذ لا يزال المحب مشتغلاً بحبيبه حتى يكون حبيبه وسيده ومولاه متجلياً لوسعهم حمله. إذ لا يزال المحب مشتغلاً بحبيبه حتى يكون حبيبه وسيده ومولاه متجلياً له في كل شيء بنعت الجمال، وصفة الكمال.

الله الله الله إخواني! لا تقابلوا من قابلكم بسوء، بل قابلوه بالإحسان يقابلكم في الحين بالإحسان أكثر وأكثر. فالحقيقة إذا أرادت أن تكشف جمالها تقدم هذا لا محالة، وإذا أرادت تكشف جلالها تقدم ضداً، ومرادها منا ومن غيرنا أن نعرفها في كل حال، فإذا عرفناها في كل حال ذهب ذلك الحال، وبقي حقيقة الحال، فلا يشغلنا حينئذ حال من الأحوال، لشهود معانيها في كل حال.

ولنرجع لما بقي من كمال هذا المعنى:

وينبغي لخليفة الشيخ الذي يقوم مقامه أن يجلس موضعه على سجادته، وإن جلس على غيرها فهو أحسن وأحسن.

وقد كان شيخي رضي الله عنه يجلسني على سجادته في مواضعه، وكان كثيراً ما يقدمني للإمامة وقت الصلاة، وكان ـ رضي الله عنه ـ يأتيني لموضع كنت فيه ويتذاكر معي مذاكرة رقيقة.

وكان رضي الله عنه إذا رأى مني وصفاً مذموماً نهاني عن ذلك نهياً كلياً، ويقول لى: الكبير لا يناسبه إلا الكبير.

وكان رضي الله عنه يقول لي: والله ما أنا شاك في ذوقك.

وكان رضي الله عنه يقول: والله ما أنت عندنا إلا فوق ما تظن.

وكنت جالساً ذات يوم في خلوة لي مع بعض الفقراء، فدخل، وقال: فبالله الذي لا إله إلا هوا ما يدخل أحد لا سيدي أبي العباس المرسي، ولا سيدي أحمد زروق، ولا أحزابهم رضي الله عنه وعنهم.

وقال: ألا إنك حامل لذبلة الفقراء، وكان كذلك. فذهبت مني تلك العلة في الحين.

وكان يقول لي رضي الله عنه: إذا جاءك من تذكّره، ذكره الله، وأما من فرّ منك فالماء والشطابة حتى للبحار.

وكان يقول لي رضي الله عنه: أنت ميموني وأنا ميمونك.

ووجدني يوماً في حوز فاس عند بعض الإخوان من أولاد جامع ـ وكان رجلٌ هناك من أهل محبتنا حقاً، وكان من الصالحين، وكان اسمه: «بالشتا» ـ ودخل عليّ الشيخ رضي الله عنه وكنت مريضاً ببصري، كاد نورهما يذهب بالكلية، وكنت راضياً بذلك، فلما دخل قال رضي الله عنه لبعض الفقراء كانوا معنا هناك: من أراد أن ينظر وجه أبينا

آدم الأكبر، فلينظر وجه محمد بن أحمد البوزيدي!. وكنت في المائة الثالثة عشرة من الهجرة في عام خمس عشر منها، فأقسم له يميناً بزاوية الشريعة ـ عمرها الله ـ بالسر والولاية الكبيرة إلى يوم القيامة، آمين. قال: يا ولدي! مولاي عبد السلام هو الحج الأصغر. قلت له: نعم يا سيدي! فقال لي: وأنت أيضاً الحج الأصغر مثله!.

وكتب كتاباً لبعض إخواننا حيث رأى منهم الإنكار علينا، والحسد الكبير لنا، فكتب لهم كتاباً وهو يقول فيه: قمحمد بن أحمد خليفتنا في حياتنا وبعد مماتنا رغماً على أنفناه. فما زادهم ذلك إلا حسداً، إلا بعض الأحياء، وقليل ما هم، وهذا لا يستغرب منه، إذ ما من نعمة إلا وعليها الحساد، وحساد هذه الطريقة أكثر من سائر الطرق، لأنها طريق الأولياء.

ولما طال الحال رجعوا، والحمد شعلى ذلك ـ إلا النادر. فالله يأخذ بيدنا وبيدهم.

وكتب لهم كتاباً أيضاً وهو يقول فيه: هوالله لا يتكلم في محمد بن أحمد بالسوء إلا فاسق أو منافق، أو حاسد، أو راضٍ عن نفسه، أو من فيه دعوى نافذة، إلى غير ذلك من أقواله الشريفة رضي الله عنه.

#### فصل

اعلم أخي! أنه إذا كان يجب على المريدين احترام موضع الشيخ، فكيف بجسده الشريف؟ وهذا الأدب الذي ذكرناه وغيره لا يشق إلا على من كان قلبه فارغاً من المحبة التي عنها ينشأ التعظيم، والتعظيم عنه ينشأ الأدب، فمن لا محبة له لا تعظيم له، ومن لا تعظيم له لا أدب له، ومن لا أدب له لا وصول له. ولا يخلو من جلساء المشايخ من فيه طبع من المنافقين والمعاندين، والمتصنعين، وغير ذلك، وليس كل من دخل في يد المشايخ يتخلص، فالمخلصون قليلون، والمنتسبون كثيرون.

ولا بد لمن التزم صحبة الشيخ ودام عليها فيه أن يُرجىٰ له الإخلاص، لأن الشيخ وقتها تفيض عليه الواردات الإلهية في دفعة واحدة، فلا يمكن له أن يملكها، بل تفيض على كل من حضره فينال بوجودها النصيب الكبير.

فمنهم: من تنزله في النهاية ببركتها، وببركة من نزلت عليه.

ومنهم: دونه، وهكذا، ولا يذهب بلا نصيب إلا المحروم، ولكن ذلك الوقت نادر. وقد يجلس بحضرته هؤلاء وهؤلاء، وذلك ليتميز هؤلاء بهؤلاء، إذ لا بد من

الضدين في كل شيء، ولا يقوم الوصف بنفسه. فالموضع الذي عظم فيه النور فيه عظمت الظلمة، إلا أن الحكم للأغلب، فمجالس أهل النور الحكم للنور على الظلمة، ومجالس أهل الأمر من قبل ومن بعد. وسبب حكم الظلمة على النور، ولله الأمر من قبل ومن بعد. وسبب حكم الظلمة على النور حب الدنيا، والعكس.

ومن كان بحضرة المشايخ وغلبت ظلمته على نوره فهو أشد حباً لنفسه، والذي هو أشد حباً لها هو أشد حباً للدنيا، ولذلك تراه في عين الخير وهو بعيد منه.

وأحوال التاس بحسب السابقة:

منهم: من يبارز الشيخ ولا يستحيي.

ومنهم: من ينقطع عنه ولا يرجع.

ومنهم: من لا يشاوره في جميع الأمور. وإذا شاوره لا يعمل بمشورته.

ومنهم: من يلازمه لأجل بطنه.

ومنهم: من يذكر عنده رياء واستحياء من الخلق.

ومنهم: من يقتدي بنفسه في كل ما تأمره، ويقول: قال شيخنا، سمعت شيخنا، وشيخه: نفسه وهواه.

ومنهم: من تكون فيه هذه الأحوال وأكثر منها، ويرجع عنها ويتوب، ويتوب الله عليه، وينال الخير الكبير.

ومنهم: رضي الله عنهم، إذا ذُكر الشيخ عنده ذُكَر الله وخاف كخوفه من ربه، أو كذكره لنبينا سيدنا محمد ﷺ.

ومنهم: من إذا رآه استغرق في الشهود، وغاب في عظمة المعبود.

ومنهم: من إذا رآه اجتمع قلبه على ربه بعد نشتيته، وذهبت عنه نفسه كأنها لم تكن، وذلك كله بصدق المريد، وحال الشيخ رضي الله عنه.

ومنهم: من لا يغيب عنه لشدة بقائه بعد فنائه.

إلى ما لا نهاية لأحوالهم رضي الله عنهم، وجعلنا من حزبهم وودهم، آمين، إنه سميع مجيب.

## فصل

## [أخذ العلم عن الكبير والصغير]

18 - ومن أدب المريد: أن يأخذ العلم عن الكبير والصغير، ولا يتكبر على أحد من عبيد الله، ولا ينبغي لطالب العلم أن يأخذه بعلو همته ورفعة نفسه، فإنه لا يناله، وإن أخذ الكلام فإنه سم قاتل، إذ العلم دل على صفة الربوبية لا على نفسه، فمن رآه متكبراً هرب منه إلى أهل التواضع، لأن العلم جاء يدلنا على العبودية لله لا على نفسه فمن طلبه ليستعز به دون الله أنزل لا محالة. ومن طلبه ليعرفه بربه وجده يدله عليه. ومن فهم الدلالة عليه نزل منازل العبودية فنال القرب من الله، وهذا مراد العلم، ومن لم يفهم مراد العلم وقف معه، واستعز به دون الله، فكان طالباً به الجاه والرفعة، وحب الرياسة، وأخذ ما في يد الناس، وتعظيم الناس له، وإقبالهم عليه. وهذا هو العلم الذي لا ينفع، الذي استعاذ منه رسول الله عليه نشأل الله السلامة لنا ولإخواننا ولسائر المسلمين بقوله عليه أعود بالله من علم لا ينفع، وقلب لا يخشع».

ولا ينبغي لصاحبه أن يضعه أين ما وجد، بل يختار له أهل الفضل والجود، وأهل الصدق والإخلاص، وأهل المحبة والمودة، وأهل الخدمة ـ أعني: خدمة الشيخ والإخوان ـ فالذي لا يختار له دليل على وضع قدره عنده، وذلك من علامة جهله به، إذ لو علم قدره لكان أغير عليه من الرجل على أهله، وأكثر، والذي ينزله أين ما وجد هو الذي يفسد الناس، ويفسد نفسه، ولا شك أنه لا يفسد العلم إلا من لا خير فيه ـ وحاشا ـ والعلم نور أزلي صنعة الذات القديمة الأزلية الأبدية التي أحاطت بكل شيء ولم يحط بها شيء، وذاته سبحانه موصوفة بصفاته العالمية، كالقدرة، والإرادة، والعلم، والحياة، والسمع، والبصر، والكلام، وغير ذلك مما يناسبها، فأودع الله سبحانه من أسرار صفاته في عباده ما شاء:

فمنهم: من عرف قدرها ورجع إلى الله تعالى، ورأى أنه ليس سبب فيها، فسلب الإرادة لله في سائر أوصافه، ولم ينسبها له قولاً ولا فعلاً ولا حالاً، فلما حصل له هذا الزوال وانتهى في عبوديته إلى الكمال، أمده الله بوصفه بمحض كرمه. وعبودية هذا العبد سبب من الأسباب، ولا شك أن من أراد الله أن يعطيه أسراره أعطاه المفتاح الذي يفتح به على هذا السر العظيم وهو العبودية الخالصة التي ليس للنفس فيها طمع.

ولا شك أن الله تعالى يعطي لعباده بقدر ما أعطاهم من الإخلاص، وكل ذلك عطية من الله سبحانه، ولولا فضله ما كان أحد أهلاً لشيء، ووجودنا ووجود غيرنا نعمة منه سبحانه، وكل ما مُدِدْنا منه من النعم الحسية والمعنوية فهو فضل منه وكرم. ولولا الحياء منه سبحانه لكشف الحجاب عن السر المصون، ولكن لا يناسب أهل الصحوذلك.

واعلم: أن العقل يدرك، والعلم يحقق، ولا تزال الروح تفتش على حقيقتها، وهي بالعلم تكاشف، وبالعقل تدرك، حتى تنتهي بالتحقيق الكبير، فيرجع العلم عين العقل، والعقل عين العلم من أسرار الله المودع في الروح، بهما ينكشف الحجاب عن النفس فترجع الأصلها، وبهما تعرف قدرها، وإذا عرفت قدرها عرفت قدر خالقها. كما قال على دمن عرف نفسه عرف ربهه (١).

والنفس من عين الروح، والروح من عين الكمال، والكمال لله سبحانه، ولا يعرف هذه الإشارة إلا أرباب الذوق الذين ذهبت نفوسهم، واضمحلت أجسامهم، ولم يبقّ من وصف العبيد إلا اسمهم ورسمهم.

وهذا كله لا ينال إلا بملاقاة العارفين، وهي أعظم النعم. فمن التقى مع أحدهم فقد التقى مع الكيمياء الكيمياء الصغرى تقلب المعادن كلها ذهبا وفضة، وهذه الكيمياء الكيمياء وعلماً بعد جهلها وظلمتها وغفلتها. انظر ما في ملاقاتهم من الخير.

فالواجب على من تعلقت همته بالله ـ أي بالوصول إلى حضرته ـ أن لا يعمل عملاً إلا التفتيش عليهم، والسؤال عنهم، وهذا أفضل له من العبادة، هذا للمضطر الكبير، وأما غيره فلا.

واعلم أن في صحبة هؤلاء القوم فوائد، وخرق العوائد لا يمكن التعبير عنها باللسان، وإن لم يبلغ صاحبهم مبلغهم، فإن صحبة الخلق كلهم كصحبة الناس للعطار، إن لم ينفق من حانوته تذهب فيك رائحته. أو صحبة الناس للبحر إن لم يأخذوا منه الحوت والجواهر واليواقيت، يأخذوا منه طهارة الثياب والبدن.

وكذلك لا يخلو صاحبهم من أمرين: إما استقامة الظاهر، وإما استقامة الظاهر والباطن معاً. وقد قال شيخنا مولاي العربي ابن مولانا أحمد الدرقاوي الشريف الحسني رضي الله عنه: «الرجل ينسب إلينا ولا يأخذ النصيب منا، هذا ولا يسمع علينا".

<sup>(</sup>١) هذا الحديث سبق تخريجه،

وقال سيدي عبد الله الهبطي - نفعنا الله ببركاته -: «أقل ما يستفيده من صحبتنا معرفة الحق من الباطل، ويا لها من رتبة لمن رزقها، كما قال مولانا رسول الله على: «هم القوم لا يشقى بهم جليسهم» (١)، ولا يشقى إلا إذا كان كافراً بهم، وقد كانوا يرون النبي على ولا يزيدهم ذلك إلا بُعداً وطرداً. وأما من آمن به لا يشقى وإن لم يره. والإيمان الحقيقي به هو الرؤية الحقيقية، ولا شك أن من رآه اتبعه، ومن اتبعه هو الذي ظهرت فيه أحواله وأقواله وأفعاله - صلى الله عليه وآله وصحبه -. ولا يشترط في المتبع له كماله، وإنما ذلك يكون في الذي هو على قدمه وإن ظهر فيه نقص في بعض الأوقات فالحكم للأغلب.

ولكل زمان رجل كامل ـ يعني أكمل أهل زمانه ـ، وهو سلطانهم وإمامهم، وإن ظهر فيه غلبة السكر مثلاً، أو غلبة الصحو، فمن دونه في المرتبة أكثر منه، والله أعلم.

ولعمري - والله أعلم وأحكم - أن الأولياء الذين تقدموا في الزمان الأول كانوا أشد أوراداً وإتقاناً من الذين في زماننا، وأهل زماننا أشد منهم نوراً وقرباً وذوقاً. وذلك أن أهل الزمان الذي تقدم كانت فيهم الهداية منتشرة ظاهراً، والناس كلهم على الفطرة، والنية، والصدق، وكانوا إذا ظهر لهم كرامة من بعض أهل الله رفعوا قدره، وأقروا أمره. وكان أهل نسبة الله رضي الله عنهم لا يجدون إلا ما يقربهم من مولاهم، ويبعدهم من نفوسهم، ومن جنسهم، كان الجنس على الفطرة كما ذكرنا، وكانت نفوسهم كما ذكرنا.

واليوم خلاف ذلك: خرجت النفوس من الفطرة كافة، عامة وخاصة، فلذلك كان الخاص لا يرخص نفسه إلا بعد مشقة عظيمة، وكذلك نفوس الجنس أصعب وأصعب.

ومن هذا المعنى ـ والله أعلم ـ كانت ولاية المتأخرين أقوى وأعلى من ولاية المتقدمين. وقد قال مولانا رسول الله ﷺ: «خير أمتي أولها وآخرها، وفي وسطها الكدره(٢).

وقال ﷺ: ﴿إخواني يأتون في آخر الزمان يؤمنون بي ولم يروني، (٣) أو كما قال ـ الحديث ـ.

وأظن [أن] وقتنا هذا أشد صعوبة من زمان الصحابة، لأن زمان الصحابة كان الرجل إذا أسلم وآمن حسن إسلامه وإيمانه في الحين، وذلك أن النفوس كانت على

 <sup>(</sup>۱) رواه مسلم في صحيحه، باب فضل مجالس الذكر، حديث رقم (۲۲۸۸) والحاكم في المستدرك،
 كتاب الدعاء والتكبير..، حديث رقم (۱۸۲۱) [۱/۲۷۲] ورواه غيرهما.

<sup>(</sup>٢) أورده المناوي في فيض القدير، حرف الخاه [٣/ ٤٨٣].

الفطرة، واليوم عكس ذلك؛ ترى الرجل مسلماً يصلي ويصوم، ويحج، وهو لا نية له في صومه، ولا حجه، ولا صلاته!. وذلك كله لفساد القلوب بحب الدنيا، فنيتهم ومحبتهم وصدقهم وإخلاصهم كلهم معها، وكيف لا تفسد القلوب إذا كان هذا حالها؟!.

وقد كانت المواعظ والكرائم تنفد في أهل الزمان المتقدم، واليوم خلاف ذلك. ولهذا قال الشيخ الحضرمي ـ رضي الله عنه ـ: «قد انقطعت التربية بالإصلاح، ولم يبقَ إلا الهمة والحال، فعليكم بالكتاب والسنة من غير زيادة ولا نقصان.

كنت أنكر هذا الكلام سنين حتى فتح الله علينا فيه. وكان شيخنا أيضاً يتردد فيه مراراً.

ونرى أن زماننا لا يحوش الناس فيه إلى الله تعالى إلا من كان ذا همة وحال. وهذا التحويش هو بالقلوب لا بالجوارح، كما هو تحويش العامة، يعتبرون كل من ينتسب، ولا يفرقون بين من انحاش إلى الله بقلبه \_ وهو الانحياش الحقيقي \_ وبين من انحاش إلى الله بجوارحه \_ وهو المجازي \_. وذلك كالعباد والزهاد وغيرهم، وبين من هو منسوب فقط، وهم اليوم الأكثرون. وأشياخهم يدعون التربية النبوية ونفوسهم كما هي لا يعرفونها، ولا يعرفون بها أصحابهم، والذي لا يعرف نفسه كيف يعرف ريه؟. والذي لا يعرف ربه كيف يعرف الناس؟. وتغطئ أمر أهل الإخلاص حتى كأنهم لم يكونوا.

فالله يمُنْ علينا وعلى هذه الأمة الشريفة بفضلٍ منه ـ سبحانه ـ وجُودٍ وكَرَم، إنه سميع مجيب.

ولنرجع لما كنا بصدده:

#### [ملاقاة أهل المحبة]

27 ـ ومن أدب المريدين: إذا قدم عليهم أحد من أهل محبة الله ينبغي لهم أن يقوموا لملاقاته إجلالاً لله، لأن القيام لهم هو لله في الحقيقة لا لهم، إذ هم جاؤوا لله، والجالسون هناك لله، ولا ينبغي للزائرين أن يرسلوا إلى الشيخ بأن يتلقاهم، إذ ليس ذلك من الآداب المرضية. نعم، إن قربوا من المنزل فليذكروا الله جهراً، وفي ذلك إشارة للملاقاة، والذي يكون بالإشارة كله أدب، ولا بأس بأن يرسل الإخوان لإخوانهم لأن يتلقوهم إذا قربوا من زاوية الشيخ، فإذا تلاقوا مع بعضهم بعضاً تصافحوا، وتعانقوا، ولا

يكبون على بعضهم بعضاً إلا على أقدام الشيخ لأن ذلك إظهار لمحبته وتعظيمه، والاشتياق له، والمحبة تهيج، وتعظم، وتغيب صاحبها عن إحساسه عند ملاقاة حبيبه، وأي حبيب مثل الله ورسوله على ومثل من يدلك على طريقه الشريفة حتى تصل إلى حضرة ربك؟ فالمحب لا يدري ما يصنع عند ملاقاة حبيبه.

قال سيدي أبو مدين الغوث نفعنا الله ببركاته وبركات أمثاله:

فإذا طِبننا وطابَتْ نفُوسُنا وخامَرُنا خمرُ الغرام تُهتُّكُنا

وملاقاة الواسطة الحقيقية هي ملاقاة الموسوط، إذ الواسطة هي العنصر الصافي الذي هو من بحر المصطفئ ﷺ فالذي ذكرناه هو واجب في حق الشيوخ الكاملين، وإذا صدر من بعض الإخوان لبعضهم بعضاً غلبةً ووجد، لا بأس. ولا ينبغي أن يفعلوا ذلك من غير غلبة الحال.

فإن قال قائل: هذا لم يثبت عن الصحابة مثلاً؟.

قلنا: الصحابة كانوا أقوياء ـ رضي الله عنهم ـ مالكين للأحوال بوجود المصطفى على الله يسير أحد سيرهم من عامة أهل الله ـ نفعنا الله ببركاتهم كافة ـ والذي يفعل ذلك بغير حال ثقيل على القلوب، والشيء الثقيل عليها هو مكروه أو حرام. قال على العلوب، ما سكنت إليه النفس واطمأن به القلب وإن أفتاك المفتون (١)، أو كما قال.

وبقي من حق الزائرين على المزارين: إذا جلسوا بين يدي الشيخ أن نؤثرهم بالقرب منه في الجلوس، ونكرمهم ما استطعنا، ثلاثة أيام، وهي ضيافة المصطفى بَيَّالِين، وبعد ذلك نصير شيئاً واحداً في المحبة لله تعالى.

والمؤكد به بعد هذا: التواضع لبعضنا بعضاً، والمحبة والثناء، والسخاء، والمودة، والحنانة، والشفقة، وغير ذلك من سائر الأخلاق، وهذا كله واجب على الزائر والمزار. وبالخلق الحسن تشرف من تشرف، ووصل من وصل.

والواجب أيضاً: الاستماع لبعضنا بعضاً، والاستنصاف لبعضنا بعضاً، وأخذ علم بعضاً، وعلم بعضاً، وغذ علم بعضنا بعضاً، ونسير على سير ضعفائنا، كما قال على المناه على المناه الكلام لبعضنا بعضاً، ونسير على سير ضعفائنا، كما قال المناه ا

<sup>(</sup>۱) روى نحوه الحاكم في المستدرك، باب في ذكر فضائل التابعين، حديث رقم (٦٩٩٢) [١/ ٩٥] وروى نحوه والدارمي في سننه، باب في فضل آخر هذه الأمة، حديث رقم (٢٧٤٤) [٣٩٨/٢] وروى نحوه غيرهما. ولفظه: «يا رسول أحد خير منا أسلمنا وجاهدنا معك قال نعم قوم يكونون من بعدكم يؤمنون بي ولم يروني،

الضيروا بسير ضعفائكم الله أو كما قال. ونقدم المؤخر، ونبسط المقبوض، ونوسع الضيق، ونبشر المتوجه بالبشارة الحسنة، ونقوي الضعيف، ونرغب الزاهد في الدنيا بالزهادة في نفسه، ونرغبه في اشتغاله بربه، والراغب في الدنيا نزهده فيها لكي يستقيم ظاهره، وإذا استقام ظاهره عند ذلك نزهده في نفسه، وإذا زهد في نفسه دللناه على الرغبة في الله تعالى كما تقدم.

ونتكلم على الإخلاص من النفوس ولا نخص أحداً بذلك، وإن علمنا فيه ذلك، وربما إن قصدناه رددناه إلى نفسه، وإذا رجع إليها فرت به إلى هواها، وأعظم هواها وأقبحه الرضا عنها.

وبالجملة: فلا نقصد أحداً؛ فمن كان مراده معالجة نفسه استمع بأذن قلبه وذاكر، ومن كان خلاف ذلك تركناه حتى يستحضر قلبه، ويفتقر لربه، عند ذلك تنفع فيه الموعظة.

ومن الناس من تعظم نفسه ولا يسمع من أحدٍ إلا إذا أخذ الله بيده. فالله يأخذ بيدنا وينقذنا، وكافة إخواننا والمؤمنين والمسلمين ـ من الرضا عن نفسنا، آمين، بجاه مولانا محمد ﷺ.

#### ولنرجع لما بقي من هذا المعنى:

ومن أدب الملازم لحضرة الشيخ إذا عزم الزائرون على الرجوع إلى أماكنهم شيعناهم ما استطعنا، ونصغي عند الافتراق لوصية الشيخ إذا حضر وخرج معنا، وتكلم في ذلك الوقت ـ وهذا ليس بواجب عليه ـ ربما يتكلم وربما لا يتكلم، لكن إذا تكلم يستحضر كليته مع أهل الصدق عند الوداع، وإذا لم يحضر الشيخ وحضر أخ صادق ووعظنا سمعنا نصيحة بعضنا لبعض، إذ البركة لا تنقطع.

#### [حسن استقبال زائري الشيخ ممن لا نعرف]

٤٣ ـ ومن أدب المريدين أيضاً: إذا قدم أحد لزيارة الشيخ وليس لنا به معرفة نفعل ذلك معه تصحيحاً لدعوتنا، ومحبته في ربنا، وستراً لنسبتنا. وبقدر تعظيمنا له ينتفع من شيخنا، وربما كانت له نية كبيرة، وصدق عظيم، فإن رأى منا ذلك جاء شهيد له على

<sup>(</sup>۱) لم أجده بلفظه إنما الذي ورد: ادع ما يريبك إلى ما لا يريبك وإن أفتاك المفتون، رواه الطبراني في الكبير، حديث رقم (۱۹۲) [۷۸/۲۲] وأبو يعلى في مسنده، حديث رقم (۷٤۹۲) [۴۷٦/۱۳] ورواه غيرهما.

شهيد، وهو التعظيم الذي في قلبه، فيزداد نية في الشيخ، وفي الله تعالىٰ. وإن رأى منا خلاف ذلك نقص صدقه، وضعفت محبته، فيرجع بلا شيء. وإن جلس لمحبة الشيخ يطول فتحه، والبداية أساس النهاية، وتظهر في صاحبها بقدر صدقه وتعظيمه في شيخه، وكثير من الواردين تكون نيتهم عظيمة، فإذا وصلوا رأوا من الإخوان أموراً قبيحة، فتضعف نيتهم، فأفسدوا عقيدة من رأى ذلك.

ولذلك قلنا: ينبغي لنا الإحسان لكل قادم قدم على الشيخ، وإن لم تكن لنا معرفة به، ونؤثره بالقرب من الشيخ، ونكرمه، ونطعمه وحده إن وجدنا، ونحدثه بقدر حاله، ولا نكثر عليه الإشارة ودقيق العبارات، كما يفعله من لا علم له بربه، ولا له اكتفاء به سبحانه. وإذا حضر الاكتفاء بعلم الله تعالى حضر الصمت وعلو الهمة، وكتمان العلم، والتأخر في الجلوس قرب الشيخ، والتأني في الجواب، وغير ذلك مما يناسب أهل الصدق.

## [ترك من يريد الأخذ عن الشيخ للشيخ]

٤٤ ـ ومن أدب المريدين أيضاً: إذا قدم أحد عند الشيخ أن يتركوه له، إذا كان بنية الأخذ عنه، وإنما يظهرون له تعظيم الشيخ ظاهراً، وعليهم بالسكينة والوقار والصمت، كما قدّمنا، إذ ذاك كله من علو الهمة، ويتركون المزاح الجائز عند القوم على وجه البسط، لأن الداخل داهش، ربما يرئ من بعض الإخوان ما لا تطيقه نفسه، فينكرها ويتزلزل ـ كما قدمناه ـ.

والفقراء يزيدون بالداخلين في حضرة الشيخ أكثر من الشيخ، لأن حقيقة الفقراء ظاهرة، وحقيقة الشيخ باطنة لا يراها إلا مثله. وكذلك ينقصون بهم أيضاً.

وقد يقدم على الشيخ من لا نية له ولا صدق، فإذا رأى صدق الفقراء انجذب رغماً عن أنفه. وقد يقدم من له الصدق الكبير ويرى من الفقراء عكس ذلك فيتزلزل ـ كما قدمناه ـ لأنه يقول: لو كان عند شيخهم سرّ لكان ظاهراً على هؤلاء.

ومنهم من يأتيه بنية الإنكار، فإذا رأى ما يوافق الكتاب والسنة رجع عن ذلك وتاب، وربما دخل في حزب الفقراء، وربما يرى ما لا يفهمه من الأقوال والأفعال والأحوال، فيريه الشيخ معنى ذلك فيرجع، ويتوب ويستغفر، لأن أحوال أهل الباطن غريبة تفرّ منها الطباع، وتأوي إليها السباع. ولذلك ترى أهل علم الظاهر ينكرونها، ويزعم من لا علم له منهم أن حدّ العلم ما عرف وما فهم، وما دون ذلك كله خطأ، ومن هذا نظره فهو الخطأ الكبير، أما إنه لو سمع قوله تعالى: ﴿فَوَجَدَا عَبَدًا مِنْ عِبَادِنَا

عَالَيْنَهُ رَجْمَةُ مِنْ عِندِنَا وَعَلَّمْنَكُ مِن لَّدُنَا عِلْمًا ﴿ إِلَى الكهف: ٦٥]، وهذا الخطاب للنبي الرسول عليه السلام فما بالك بغيره؟.

وقد يظهر لي \_ والله أعلم \_ أن الكثير من الأولياء خصهم الله بعلم ما لم يخص به بعضهم. فالولي مثلاً إذا ظن أن حدّ العلم هو الذي عرف فهو جاهل، والولي لا يكون جاهلاً قط إلا إذا كان غير كامل، تارة يدخل، وتارة يخرج، وربما يصيبه ذلك لغلبة الطبع البشري عليه.

وأما من تمكن غاية التمكين لا يتصور ذلك بحقه، قال عليه الصلاة والسلام: «ما التخذ الله ولياً جاهلاً إلا وهلمه» (١). معناه ـ والله أعلم ـ: وإن جهل علمه الله، ولا يترك الحق سبحانه نفسه تغلب عليه وتتولاه، كيف وهو تولاه سبحانه، وهذا معنى قوله تعالى ـ والله أعلم ـ: ﴿إِنَ الَّذِينَ التَّعَوّا إِذَا مَسَّهُم طَلَيْفُ يَنَ الشَّيْطُينِ تَذَكّرُوا فَإِذَا هُم شَّيمِرُونَ ﴿ وَالله الله علم الله الله الله الله الله الله وصف العبد لا يخلو منه الولي، أما وصف البشرية المذمومة فيتطهر منها لا محالة. وأما وصف العبودية فتصيبه، وذلك كالنسيان والخطأ والهفوة، كيف وقد أصاب ذلك أبانا آدم عليه السلام في الجنة، وليس هذا وصف البشرية المذمومة حاشا، إنما ذلك لأمر أراده الله. ولا يفهم ما معنى ذلك سواهم.

ولو كان الولي - كما يزعم الكثير بأنه - لا يظهر فيه وصف العبودية لكان ذلك نقصاً في حق الأولياء - رضي الله عنهم ونفعنا ببركاتهم -. فالولي الكامل يرجع من الهفوة والنسيان والخطأ إلى الله تعالى. والسائر يرجع من وصف نفسه إلى الله. والرجوع إلى الله هو عين الولاية الكبرى، وكل واحد في الولاية بحسب رجوعه إلى الله تعالى. وما خرج أحد من دائرة الولاية إلا من خرج من الرجوع إلى الله تعالى، قال تعالى: ﴿ وَأَنِيبُوا إِلَى الله تعالى، قال تعالى: ﴿ وَأَنِيبُوا إِلَى الله تعالى، والواصل رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ الْمَذَابُ ثُمّ لَا نُسَمَرُونَ ﴿ وَالرَبْنِ الله والواصل عالى السائر، والاستسلام حال الواصل، لأن السائر يرجع خائفاً من العذاب، والواصل يرجع خائفاً من الحق تعالى جلّ جلاله يعطي لعباده ما شاء كيف شاء، في مَعْلُونَ ﴿ وَهَا الله علي لعباده ما شاء كيف شاء، في أي وقت شاء، سبحانه: ﴿ لاَ يُسْتُلُ مَنَا يَعْعَلُ وَهُمْ يُسْتَلُونَ ﴿ الله الله الله على الله المناء الله على الله عله على الله عله على الله على الله عله على الله على الله

<sup>(</sup>١) أورده الهروي في المصنوع [١/ ٢٦٨].

#### فصل

#### [ستر الحقائق وعدم التحدث بها مع غير أهلها]

40 من أدب المريدين: المستشرفين الذين غلب عليهم تجلي الحقيقة، الواجب عليهم أن يستروها، ويتركوا الكلام فيها إلا مع خاصة أربابها لا عامة أربابها، الذين أعطوا العلم بها وهم مقصرون عن العمل بها. وهذا جل أهل حقيقة غربنا اليوم.

واعلم أن صاحب الحقائق عند الاستشراف عليها إذا كثر كلامه بها قلت سلامته من تصرفها فيه، لأن من كان تصرفه فيها بالقول كان تصرفها فيه بالفعل كالحلاج.

ومن كان تصرفه فيها بالفعل كالششتري وأضرابه كان تصرفها فيه بالقول وهي العلوم اللدنية ظاهراً كعلوم الششتري، وابن الفارض، وشيخ شيخنا سيدي علي العمراني الشريف الحسني. رقّت والله عبارتهم، عرفهم الخواص لدقة فعلهم، إذ بقدر ما يترقق العمل يترقق العلم. ولا يسلم بظهور علمها إلا من كان له قدم كبير في التجريد الظاهري، والاشتغال به أبداً، هذا يسلم من أهل الشريعة ومن أهل الحقيقة. فأهل الشريعة يحكمون عليه بالجذب، فيسلم لا محالة الشريعة يحكمون عليه بالجذب، فيسلم لا محالة من هذا حاله.

وقل من سلك هذا المسلك من الكبار صاحياً ساكراً في دفعة واحدة، وهو يغلب السكر على الصحو اختياراً فيما يرى وهو في نفسه في غاية الاعتدال، ولا يقدر على هذه الحالة إلا أهل الصدق الكبير ـ جعلنا الله منهم وإخواننا ـ، آمين.

ففات أهل الجذب والسلوك بهذه المزية كما فات سيدنا الخضر سيدنا موسئ - عليهما السلام ـ بمزية العلم اللدني.

وهؤلاء الكرام كاد تجلي الجمال، أو نقول: تجلي الصفات أن يتجلئ لهم ظاهراً بمحو الأثر، قافهم.

واعلم أن جمع الجمع هو حال أهل هذه الطريق الشاذلية في مرة واحدة، ولا يقدر عليها غيرهم، والله أعلم. تراهم فانين في الذات بنظرة الجمع، باقين بالصفات في الذات بنظرة جمع الجمع ولا يغلب هذا الشرب على هذا يشربون بكأس جمع الجمع، من بحر الفرق، كما يشربون بكأس فرق الفرق من بحر جمع الجمع.

واعلم أن الذات المقدسة مجموعة في فرقها لعظيم جمالها، مفروقة في جمعها لعظيم جلالها، فجمالها كاد أن يكون بلا جلال لشدة ظهور جمالها في عالم الجبروت، وجلالها كاد أن يكون بلا جمال لشدة ظهور جلالها في عالم الملكوت، سبحان من هو ظاهر في بطونه، باطن في ظهوره.

واعلم أن الله ـ جلّ جلاله ـ جعل الجمع في كل فرق، كما جعل الفرق في كل جمع، إذ لا يقوم الشيء إلا بضده. وهذه المعاني يعرفها من فني عن نفسه، وبقي بربه، ومن هذا حاله يشهد في كل فرق جمعاً، باعتبار رؤية الذات في حال الفناء، وفي كل فرق جمع الجمع، باعتبار رؤية الشات عين الذات في حال البقاء.

وهذا السر الذي تكلمنا عليه هو سر النفس، أخذه مولانا محمد على عن نفسه، ونفسه عن ربه، ولا واسطة فيه إلا لمن بعده، فلا يقدر أن يدركه أحد بلا واسطة سواه على ولهذا الفن جعل الله الشيوخ لا لغيره من العلوم، وجعلهم خليفة في ملكه بسبب معرفة حقيقة هذا الوجود، ولولا معرفتهم بحقيقة هذا الوجود لما كانوا حاكمين علمه.

فضّل الله ـ تعالىٰ ـ هذا الآدمي بخاصية العلم المدركة لحقيقة الأشياء، ولأجل هذه الخاصية كان عاشقاً للأشياء لجهله بحقيقتها، وإذا كشف له عن حقيقتها صار معشوقاً لإدراكه حقيقة الأشياء، فقامت هي حينئذ لعشقه خادمة له وهو يتبختر عليها، كما كان يعشقها وهي تتبختر عليه، وتموت بعشقه كما مات هو بعشق سيده، ولا راحة له منه إلا راحة النيادة، كذلك هي لا راحة لها منه إلا بالقرب له، فافهم ال

واعلم أن النفس هي السر الكامل، وهي النور، وهي الجمال، وهي الكمال، وهذا السر يكشف لمن سكن بلاد الذلّ والفقر، ولا يرتحل منها أبداً. وأما الذي ارتحل عن الذل والفقر ارتحل هذا السر عنه، أحب أم كره، إلا إذا كان كامل الفناء.

والعز والفناء ينتج عنهما العلم والجهل حكمة وهمية وهي ضد العلم.

والعلم حكم صفة الذات، أعني: العلم بالله، وأما العلم بالمعاملات فهو حكمة أي من عالم الحكمة لا حكمة. وتنتج ثمرته الذي هو العمل العلم بالله إن صحبه الإخلاص. والعلم صفة العالم سبحانه وهي الدالة عليه في عالم الجهل. فالدلالة الأولى دلالة خبر النهار على النهار في الليل. والدلالة الثانية دلالة العين الصافية على الشمس الساطعة، ولولا الجهل لبطلت الدلالة عليها، ولولا العلم بها لبقيت كنزاً مطلسماً في حال ظهورها.

انظر إلى حال أهل الجهل الجلي، كيف هي فيهم كنزٌ مطلسم من شدة ظهورها، فافهم.

واعلم أن لولا العلم ـ كما قلناه ـ لما عرفها أحد، ولذلك قيل لمولانا محمد ﷺ: ﴿وَقُل رَّبِ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٤]. وقال ﷺ: «اطلبوا العلم ولو بالصين» (١٠). إلى ما لا نهاية لفضله على غيره.

وهذا العلم ينقسم إلى قسمين: علم العليل، والمطلوب العمل، وإلا فلا علم. وعلم الباطن: والمطلوب العمل أيضاً في بدايته العمل أكثر وأكثر. وأما إذا وصل حقيقة صار علمه عمله، وذلك لفناء النفوس والاستغراق في عالم المعاني عن توهم عالم المحسوس، لأن نفوس أهله تروّضت، فما أدركت بالعلم صار حالاً وذوقاً، بخلاف غيرهم، وهذا العلم هو الذي قال فيه الشيخ الكامل سيدي أبو الحسن الشاذلي - رضي الله عنه -: قومن لم يتغلغل في علمنا هذا مات مصراً على الكبائر وهو لا يشعره. لأن هذا العلم بالله، لله، في الله، بخلاف غيره، إما أن يكون بنفسه لله، وإما أن يكون بنفسه لله، وإما أن يكون بنفسه نافهم.

واعلم أن الجهل صفة لازمة للنفس، كما أن العلم صفة لازمة للروح، وإليه الإشارة لسر قوله تعالى: ﴿ مُرَدِّدَتُهُ أَسَفَلَ سَنِفِلِينَ ﴿ التَّين: ٥]، بعد أن كان في أعلى عليين، أعني في عالم العلم بالله، حيث كانت روحانية نورانية سالمة من الأغيار والأكدار، فلما تنزلت لعالم الجلال خفي عنها، حيث قابلها بما لا تفهمه، فسلط الحق - تعالى - عليها الأوهام؛ فانحجبت، فصار علمها وعشقها وعقلها في غير محله، فسميت نفساً حيث سجنت في عالم الأغيار، وذلك بظنها أنه عالم الأغيار، حكم الحق تعالى عليها بنظرتها، فصار عليها أغياراً وأكداراً، لا على من يعزفه بالله، فإنه عليه أنوار وأسرار، كما هو، وهذا هو الفرق لا غير.

واعلم أن الجهل ثلاث:

جهل أهل الشريعة: فروا منه لعلم الظاهر والعمل به.

وجهل أهل الطريقة: فروا منه إلى علم الطريقة والعمل بها.

<sup>(</sup>۱) رواه الربيع في مسنده عن أنس بن مالك، حديث رقم (۱۸) [۲۹/۱] والبزار في مسنده عن أنس بن مالك [۱/۲۹] والبزار في مسنده عن أنس بن مالك [۱/۳/۱] ورواه غيرهما.

وجهل أهل الحقيقة: فروا منه إلى الله وإلى العلم به، فنجوا وانبسطوا، واستراحوا، وأراحوا من قرب منهم، وغيرهم كل من قرب منهم أتعبوه بالمشي في بلادهم في العقائب والمرائر قاصدين الوصول بالمشقة والمحنة، فافهم.

واهلم أن النفس لها ظاهر وباطن: ظاهرها جهل، وباطنها علم، ظاهرها فرق، وباطنها جمع، ظاهرها ظلمة، وباطنها نور، ظاهرها بعد، وباطنها قرب، ظاهرها ملك، وباطنها ملكوت، ولما اجتمع فيها الضدان صارت محل نزول الأسرار والأنوار، وإليه الإشارة بسر قوله تعالى: ﴿يَنَزُنُ ٱلْأَثَرُ بَيْنَهُنَ ﴾ [الطّلاق: ١٢]، يعني: بين عالم النفس وعالم الروح، ولا يمكن أن تقبل نفس مخلوق من الأسرار ما تقبله نفس الآدمي، لأن ظاهرها مجموع فيه عالم الحسّ كله، وباطنها مجموع فيه أيضاً عالم المعنى كله، وكل شيء فيه الجمع بكماله، لكن خصّ الله ـ تبارك وتعالىٰ ـ نفس هذا الآدمي بإدراك حقيقة الأشياء دون غيرها كما قلناه من قبل.

واعلم أن النفس إذا كانت في محل البعد كانت صفة الجهل لازمة لها، وإذا كانت في محل القرب كانت صفة العلم لازمة لها، ومن شرفها وكمالها أن حضرة الجمع دائماً تطلبها، وحضرة الفرق. ومن كمالها أنها عاشقة أبداً معشوقة أبداً، ومهما عشقت حضرة الفرق عشقتها حضرة الجمع لأنها عروسه، وهي لحضرة الجمع عروسة بالأصالة. وأما حضرة الفرق فإنها هي متعدية عليها لا غير، إلا حضرة علم الظاهر والعمل به فإنها حضرة فرق لا محالة، لكن هي المفتاح للجمع تحوشها إليه، ولا تتمكن منها كل التمكين إلا بأعمال البواطن، لأن أعمال البواطن حقائق عند أهل الظواهر، وشرائع عند أهل البواطن. وحيث كانت أعمال البواطن شرائع نتجت عنها الشرائع. وكل الشرائع عند أهل البواطن حقائق أهل البواطن حقائق وأهل المنافع عند أهل البواطن حقائق لأن أعمالهم بالله، ولذلك كانت نتائج أعمالهم كلها حقائق. وأهل النطواهر وإن كانت أيضاً شرائعهم حقائق، لكن لا تنتج عنها إلا الشرائع لظنهم أن الأعمال كلها شرائع، قال جل من قائل ـ فيما نرويه عن نبينا محمد ﷺ: «أنا عند ظن عبدي بي، فليظن ما شاء»(۱).

ومن هذا المعنىٰ كان أهل الله يزيدون إليه سبحانه بكل عمل، وبكل حال، وبكل قول، يزيدون بالجهل كما يزيدون بالعلم. ويزيدون بالنوم كما يزيدون بالصلاة والتلاوة، ويزيدون بالأسباب كما يزيدون بالتجريد، ويزيدون بالفقد كما يزيدون بالوجد، ويزيدون

 <sup>(</sup>۱) رواه ابن حبان في صحيحه، ذكر الإخبار عما يجب على المره..، حديث رقم (٦٣٣) [٢/١٤]
 والطبراني في الكبير عن واثلة، حديث رقم (٢٠٩) [٢٢/٢٢] ورواه غيرهما.

بالذل كما يزيدون بالعز، ويزيدون بالفقر كما يزيدون بالغنى، إذ ليس عندهم إلا تجلي الحقيقة في كل شيء، وحتى في نفوسهم ما تجلئ فيها ظاهراً فعلياً، وما تجلئ فيها باطنا علمياً، كل ذلك يرونه بالعلم بالله أنه مظاهر الألوهية، ولا يرون سواه في المظاهر الجلالية ولا في الجمالية. فبنور الله شاهدوا مولاهم، والنور المراد بالله العلم بالله وذلك كنور الشمس بنورها ظهرت حقيقتها فصارت هي التي أظهرت نفسها. كذلك نور الحكمة ظهرت به سر القدرة، فصار العارف بالله لا يرئ إلا الربوبية تتجلئ بجمالها وجلالها في ملكها وملكوتها بحسب أسبابها. ويرئ هذه الأسرار بنور الله ـ كما قلناه غير ما مرة ـ لا به، إذ محال أن يرئ العبد مولاه ما دام بنفسه، فصار هذا العارف بالله من جهة وجوده بنفسه لا شيء قط. لأن العلم بالله صفة تكشف عن سر الذات، كما أن علم الدليل دال على وجود الذات. فالعارف لا يرئ وجوده بنفسه كما قلناه، ولكن مع الصحو يراه بربه، فهو من جهة نفسه لا شيء، ومن جهة وجوده بربه شيء كبير لا يعلم الصحو يراه بربه، فهو من جهة نفسه لا شيء، ومن جهة وجوده بربه شيء كبير لا يعلم قدره إلا مولاه ـ سبحانه ـ فكما أنه لا يرئ وجوده حقيقة كذلك لا إرادة له، ولالا حول قدره إلا بالله حقيقة من تصرّفه في أموره بالله، إنما يرئ تصرّف الحق بالحق، وتجلئ أسرار الحقيقة ظاهراً بحسب أسماء الحقيقة.

فالعارف إذا نظر إلى الأشياء بنفسه رآها لا وجود لها، لتحقيقه بحقيقتها، وإذا رآها بربه رآها موجودة بإيجاده. فأقامه وصف العبودية مع الله بالأدب، وأقامه وصف الربوبية مع الله بلا سبب، ممتد بوصف الربوبية، محكوم عليه بوصف الربوبية، سبحان من ستر سره في أفضل عبيده، سبحان الحكيم العليم.

#### فصل

# في أدب السائر في سيره إلى حضرة ربه

اعلم أن السائر ما دام سائراً بنفسه، ونفسه موجودة حية، وحياتها هو ظهور أوصافها اللخبيثة، تارة عند غلبة طبعها على طبع الروح، والناس فيه مراتب:

قمنهم: من يكون وصفها هو الغالب عليه، وهذه أدناهم منزلة في القرب.

ومنهم: من يكون في أوسط الأمور، تارة يغلبها، وتارة تغلبه.

ومنهم: من يكون غالباً عليها، وتسرقه تارة، فإذا أراد الرجوع إلى الحضرة اشتغل بفنائها بالعلم بالله حتى تضمحل وتزول ويرجع في الحال كأنه ما حضرت بباله، بخلاف الواصل لا تظهر له صورة نفسه قط في حال ظهور وصف البشرية فيه، لأن ذلك صفة وصف البشرية لا وصفها حقيقة، كما في غيره، بل هو منزه عن هذا لفنائه في محبوبه، وذهاب توهم الغيرية بالكلية، بخلاف غيره، فافهم.

والفرق بين السائر وغير السائر: أن السائر ربما يقع منه الزلات والهفوات التي تقع من عامة الناس، لكن لا يرضئ عن نفسه، ولا يحب ذلك بقلبه، وينكر عند ذلك حياء من ربه، وتصير نفسه عنده بمنزلة الكلب المهجور، أو أشر منه، لأن الكلب يعلمُ هذا العاصي أنه لا يدخل النار، وهو يرى نفسه إذا لم يرحمه مولاه استحق النار بفعله، فإن حصلت منه التوبة النصوح، وصحبه الندم والحزن والخوف والحياء والهيبة، ولا يعود أبداً؛ فهذا دليل على أن رحمة الله قد نزلت به.

وهذا هو الرجوع إلى الله تعالى، وصاحبه مقبول.

قال جلّ من قائل: ﴿وَالَّذِيكَ إِذَا فَمَكُوا فَنَحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكُرُوا اللّهَ فَاسَتَغْفُرُوا لِللّهُ وَلَمْ يُعِيرُوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَمْلُمُوكَ ﴿ اللّهِ اللّهُ وَلَمْ يُعِيرُوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَمْلُمُوكَ ﴿ اللّهِ الله وَمُرَانِ: ١٣٥]. أي: رجعوا خائفين إلى الله، منكسرين، حقيرين، ذليلين، طالبين العفو والغفران، وهذا رجوع السائر.

ورجوع الواصل: هو غيبة في شهود عظمة محبوبه عن الالتفات، لأن العارف لا يمكن أن يخطر بباله سواه، وهذا هو الحفظ الكبير، ودونه هو انكساره وحياؤه، وخوفه، وندمه، وتوبته، إلى غير ذلك، وهو حفظ اللسان ولولا الحفظ من الله لقلوب أحبابه ما

اتصفوا بذلك. والقلب الذي ليس بمحفوظ خراب، وهو يفرح بالمعاصي والشهوات والعوائد.

قالحفظ الأول: حفظ الله لقلب أحبابه وأصفيائه ـ جعلنا الله تعالى وإخواننا منهم ـ آمين.

والحفظ الثاني: حفظ موكل بقلوب المؤمنين. والقلب موكل به الشيطان والنفس والهوى، فالشيطان يزين، والنفس تتبع، والقلب يعشق، فصار القلب خراباً، والنفس ظلمة، والسلام.

# فصلٌ

# في أدب الفقير الصادق الذي تعلق به بعض الإخوان بعد إذن الشيخ أن يذكّر

قمن آدابه: أن يذكر لله لا لشيء سواه، وأما إن قصد بتذكيره حظاً دنيوياً ـ ولو قلّ ـ فلا يجيء منه شيء لأن الطمع من رعونات النفوس. والذي لا يتخلص من الطمع في الوصل لا يطمع لا سيما في توصيل غيره.

وينبغي له أن يترك الطمع في كل ما عند من قَدِم عليه، لأن الأخذ من يده فساد لنا وله، أي: للقابض والدافع. ولا نأخذ منه سوى نفسه. ولا نقبل منه شيئاً من الأشياء، فذلك يدل على زهدنا وعلو همتنا، وبذلك يزيد هذا الزائر إلى الله تعالى. إذ الدنيا عنده حبيبته، وإذا رغبت في حبيبته زهد في حبيبك وسيدك ومولاك، وهو الله عزّ وجل.

فعل همتك أيها الأخ الناصح! إن أردت أن تأخذ الناس إلى الله تعالى، ولا تأخذهم بالهمّة الدنية، وإن أخذوا لا يجيء منهم شيء، فافهم، فهذا حال العارفين.

وإن أعطي لنا شيء من غير نظر له ولا طمع فيه، أخذناه وجعلناه لله لا لنفوسنا. وإن رأيناه يريد المعرفة الكاملة بإعطاء الفلوس دون النفوس صرّحنا له بأن لا تنال شيئاً منها، لأن الظلمة ليست هي مهر النور، إنما مهرها النور، وهي النفوس، لأن النفس نور، وما تظلمت إلا بالنفس والجنس.

وليست الدنيا المنهي عن حبها هي الكائنات، إنما الدنيا حب النفس للكائنات، والله تعالى خلقه لحبه، أي: لينال بها حبه. والمذموم هو حبها لغير الله. ولذلك كانت الأنبياء والأولياء تأخذ الدنيا وتنفقها في الله وذلك بعد أن أخذوها من الله وأعطوها لله. فصار السوى المنهي عن الالتفات إليه هو حبك لشيء مخصوص دون الله ورسوله على ولو أحببت الله حق حبه لأحبك كل شيء يحبه سبحانه. فتأخذ ما أمرك، وتترك ما نهاك، امتثالاً لأمره، واجتناباً لنهيه، وذلك علامة المعرفة به.

ومثال ذلك: كأمير أحبك، وأمرك بأن تدخل بعض بساتينه، ونهاك عن دخول بعض حبه فيك ـ فالذي أمرك بالدخول فيه هو محل الذكور من أهله، والذي نهاك

عنه هو للإناث من أهله. فإن تعديت قطع رأسك. كذلك الذي نهاك عنه ـ سبحانه ـ حقائق خفية لا يطلع عليها سواه.

وأعظم ما تشتهي النفس وتحبه ما نهاك عنه ـ سبحانه وتعالىٰ ـ، ورسوله ﷺ، وأعظم ما تكره ويثقل عليها ما أمرها الله به ـ سبحانه وتعالىٰ ـ ورسوله ﷺ.

والحكمة في ذلك ـ والله أعلم ـ: أن الذي أمرها به عبوديته ظاهرة، وحريته باطنة، فمن تمسك به صار عبداً ظاهراً، حراً باطناً، بخلاف الذي نهاها عنه، فإن حريته ظاهرة وعبوديته باطنة. والعبودية في الظاهر صعبة، لا تقدر عليها النفس لأنها مطموسة البصيرة، لا ترى جمالها الباطني، وإنما ترى جلالها الظاهري. فلذلك أيدها الله بالعقل، والعلم صفة أزلية لازمة لذاته سبحانه.

فالعقل في بني آدم عام، والعلم خاص، فمن أيد الله عقله بالعلم فهو عقل كامل لا يقبل إلا الحق، ولا يتبع إلا إياه، ومن هو كذلك هو الذي ملك نفسه عن الهوى، وملكيّتها عن الهوى هو عين الدواه.

هذا العلم لا بد أن يكون مقروناً بالخشية، وإلا فليس عند صاحبه إلا الصورة، والصورة صفة العلم لا ذاته. والمراد من العلم ذاته وهو العمل به، لا صفته فهو الخبر به، لأن الخبر ظن، والظن لا يغني من الحق شيئاً. قال الله عز وجل: ﴿وَمَا يَنَبِعُ أَكَثَرُهُمُ لَا يَنْفِى مِنَ الْحَقِ شَيئاً. قال الله عز وجل: ﴿وَمَا يَنَبِعُ أَكَثَرُهُمُ لَا يَنْفَى مِنَ الْحَقِ شَيئاً إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ بِمَا يَقْمَلُونَ ﴿ وَاللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ إِلَّا عَلَى اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

## ولنرجع إلى القصد الذي أردناه:

وإن أراد المعرفة الكاملة بإعطاء الفلوس دون النفوس قلنا له: هذا الذي تطلب ـ يا أخي! ـ بعد موت نفسك بالذل، والفقر، والفاقة، ولا تطلب على ذلك جزاء من ربك، ولا من شيخك.

فمن ريك: أن تقوم بحقه، وذلك أن تعبده خالصاً لوجهه لا لخوف ولا لرجاء.

ومن شيخك: أن لا تطلب منه كرامة ولا غير ذلك، وإنما تطلب منه أن يعرفك بنفسك ودسائسها، ومساويها الخفية والجلية.

فإن قبل ذلك قدمناه، وإلى الحق وجهناه، وإن لم يقبل تركناه، وإلى الله خليناه، فهو الهادي لمن يشاء كيف شاء، بما شاء، بواسطة أو بغيرها: ﴿ أَلَلُهُ يَجْتَبِىَ إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ \_ \_\_\_\_ وَيَهْدِئَ إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴿ ﴾ [الشورى: ١٣]. فالاجتباء بلا سبب، والهداية بالسبب. الاجتباء جذب، والاهتداء سلوك. والكل فضل من الله تعالى ومئة. فمن أدخله من باب الهداية ابتدأ بالعبودية، ومن أدخله من باب العناية ـ وهي الجذب ـ انتهى في العبودية.

فإن قال قائل: المجذوب لا عبودية له.

قلنا: في غاية العبودية! وكيف لا يكون في العبودية وظاهره مثل المزبلة لا يبالي بنفسه، ولا بأبناء جنسه، وهذا من شدة العبودية لله عزّ وجل؟ ولكن قل يا أخي!: لا شعور له بها من حيث غلبة الحال على عقله. ولا فرق بين المصطلم والسالك إلا الشعور. هذا شاعر بها وليس معها في دفعه، وهذا ليس هو شاعر بها ولا بنفسه، فافهم.

#### ولنرجع إلى الذي أردناه:

فإن قبل ذلك قدمناه، وإلى الحق وجهناه، وإن أبئ تركناه. وكيف ينال العبد هذه المرتبة الشريفة بإعطاء الفلوس؟ هذا من المحال!.

ولا شك أن الفلوس بعض من النفوس، والذي بعطي البعض لا ينال الكل. قال سبحانه في كتابه العزيز: ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهُ الشَّنَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمَوَكُمْ بِأَنَ لَهُمُ الْجَسَنَةُ بُقَايِلُونَ فِي كَتَابِهِ العزيزِ: ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهُ الشَّنَالُونَ وَهُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهِ فَيَقَنَّلُونَ وَيُقَنِّلُونَ وَهُ الْمُؤْمِنِينَ وَهُ اللَّهِ وَالْمَالِينِينَ اللَّهُ وَمَا اللَّهِ وَاللَّهُ مَا اللَّهِ وَاللَّهُ مَا اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَمَن أَوْفَ بِمَهْدِهِ. مِنَ اللَّهُ فَالشَّنَهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللللللِّهُ اللللِّهُ اللللَّهُ الللللللِّهُ الللللِّهُ الللللَّهُ اللللللَ

قلنا: «أنفسهم» من الأقوياء. و«أموالهم» من الضعفاء، والله أعلم.

أو نقول: «أنفسهم» من أهل الحال. و«أموالهم» من أهل العلم والعمل.

أو نقول: «أنفسهم» من أهل العبودية. و«أموالهم» من أهل العبادة، إلى ما لا نهاية ه.

انظر ـ رحمك الله ـ كيف قدم الحق سبحانه بيع النفوس على الفلوس، لأن النفوس لا يخرج عنها إلا الصديقون. والفلوس تبذل للحظوظ لا محالة. إما الحظوظ الأخروية أو الدنيوية. فكما أن أهل الفلوس الدنيوية يملكون بها الأملاك الكثيرة في الدنيا، كذلك أهل الفلوس الأخروية حين يخرجون عنها لله، يملكون بها الأملاك الكثيرة في الآخرة من القصور والحور، ورفع الدرجات، وغير ذلك.

وأما من خرج عن نفسه لله خالصاً فجزاؤه النظر في وجهه سبحانه، وجمال الجنة بعض من جماله ـ سبحانه ـ وجمال الدنيا بعض من جمال الآخرة، فافهم.

### [عدم الدخول على الشيخ في ثلاث مواضع]

٤٦ \_ ومن أدب المربد: أن لا يدخل على شيخه في ثلاث مواضع:

الأول: إذا كان يأكل طعاماً ربما يكون له فيه حاجة فيؤثرك على نفسه، وربما تكون أنت غير محتاج له، فإن حالتهم رضي الله عنهم الإيثار وطبعهم السخاء، ووصفهم الكرم. أو تكون أيضاً له فيه شهوة الروح، إذ هم يزيدون بكل شهوة إلى الله تعالى. وغيرهم ينقصون بكل شهوة وعادة، وهم خلاف ذلك، فأحوالهم وأقوالهم، وأفعالهم، كلها عبودية، وقد دخلوا في ذلك كله بالله، ولله، وفي الله، لا تحكم عليهم بما تحكم على أهل النفوس حاشاهم من ذلك، وقد تقدم تبيين هذا المعنى، فانظرها إن شت.

الثاني: إذا كان في موضع وحده فلا تقدم عليه، بل اصبر حتى يخرج أو يأذن لك في القدوم، وإن دخلت بإذن نفسك هلكت لا محالة، إما في حسك، أو في معناك، أو فيهما معاً بسبب سوء أدبك.

والفقير الصادق هو الذي يكون بيد شيخه كالميت بين يدي غاسله، وهل يتحرك الميت بنفسه هذا لا يمكن، كذلك الصادق، ولا يتصنع له كما يتصنع أهل النفوس لبعضهم بعضاً، بل يكون باطنه مملوءاً بتعظيمه، وظاهره متأدباً بأدبه، لا يزيد ولا ينقص، إن أشار إليه بشيء فعله، وإلا فلا. وهنا الأدب كله في حقيقته مع الله ـ تعالى ـ فإن زال الحجاب وكمل الأدب علم هذا الفقير أن أدبه كان مع الله لا مع الشيخ ولا مع الأشياء.

ولا يتحقق لأحد ما ذكرناه من أسرار القرب إلا بالأدب، وإلا فلا.

وليست هذه الطريق طريقة العمل، إنما هي طريقة الأدب. ولا يدل على الأدب سوئ من عرف ربه، وهي الدلالة على الله تعالىٰ.

ولذلك قال مولانا عبد السلام بن مشيش . نفعنا الله ببركاته .: المن دلَّك على الأدب فقد نصحك، ومن دلَّك على الدنيا فقد غشك.

واعلم أن الشيخ إذا كان وحده لا يكون إلا في أربع مسائل ـ هذا هو الغالب ـ: إما في علم، أو حال، أو نوم، أو مرض.

الثالث: إذا ذهب إلى الخلاء فلا تتبعه، ولا تتوجه إلى الموضع الذي توجه نحوه، ولو كنت في غاية الحاجة إليه، ولو عرفت أن قصده غير قضاء الحاجة.

واعلم أن الأدب أفضل من النسب، لأن صاحب الأدب أخذ بمعناه عليه الصلاة والسلام وصاحب النسب أخذ بحسبه.

وهذه الثلاث من أعظم أركان الأدب التي يجب على المريد حفظها في بدايته أكثر من نهايته، لأن وقت النهاية يكون الفقير عارفاً بأصول الأدب.

وينبغي لكل من له قدم في الطريق أن ينبه على هذه الثلاث كل داخل في حضرة الشيخ.

ولا ينبغي للمريد أن يكون طبعه طبع الكلاب، يدخل على سيده أينما وجده، ويسير وراءه أينما سار، فهذا حال من لا علم له، ولا تعظيم فيه. فالعلم كله نتائج الأدب، والجهل كله نتائجه سوء الأدب.

وإن أردت إخلاصها من هذه الأوصاف الذميمة، والأخلاق اللئيمة، فألزمها التذلل بين الأقران، والوقوف مع جدرات الفنادق والحوانيت، والحمامات، والمطاهر، والجلوس في المزابل بعد الحفظ من النجاسة، والجلوس أيضاً في الجزارين بعد الحفظ أيضاً من الدم، والجلوس في سائر الأماكن السفلة، حتى تصير عند الجنس بمنزلة الكلب، إذ لولا الجنس ما عظمت النفس، ولا سيما التواضع حقيقة. ولا يصدق عليه اسم المتواضع إلا إذا سقطت نفسه من عين أبناء جنسه، ولا يبالي، وإلا فلا يقال فيه متواضع. إذ لا تظهر صورتها إلا في أبناء جنسها، فالشيء الذي يأتيها من عند الله من غير واسطة الجنس تحمله وتصبر، والذي يأتيها من قبل الجنس لا تطيقه إلا بعد موتها، وذهابها، وزوالها. ولذلك كانت نورانية. المعتزل بنفسه في وسط أبناء جنسه أعظم وأقوى وأرق من نورانية المعتزل بنفسه في غير أبناء جنسه، إذ النورانية التي تشتعل في الجنس لا يخاف عليها، بخلاف غيرها، قلّ أن تبقى على حالها، إلا إذا تمكنت كل التمكين. فألزمها الذل بين الأقران، والجلوس في الأزقة والطرق، وتحت بساط الحوانيت، حتى تصير كالكلب المهجور الذي لا مولئ له. ثم ألزمها العزلة عنهم حتى تستوحش منهم، ثم ردّها لهم، ثم جرّعها كثيراً، ثم شبّعها كثيراً، ثم صمّتها كثيراً، ثم كلُّمها كثيراً، ثم لبُّسها كثيراً، ثم عرُّها كثيراً، ثم يقطها كثيراً، ثم نوِّمها كثيراً، وهكذا إلى أن تصير طوع يدك. فإن علمت منها الإخلاص، غب عنها وعن إخلاصها، وكن بعد ذلك في الحال الذي يقيمك مولاك، لا تدبر ولا تختار. واعلم أن الذي وجهه إليك هو المختار، فافهم عن الله، فهذا مقام الفهم عنه.

# فصل

اعلم أن الأدب وصف الروح قديم، وسوء الأدب وصف النفس حادث، فإن ظهر فيك سوء الأدب ظاهراً فيك الأدب ظاهراً فيك سوء الأدب ظاهراً أو باطناً فاعلم أنك روحاني سماوي، وإن ظهر فيك سوء الأدب ظاهراً أو باطناً، فاعلم أنك نفساني أرضي.

ومن كمال ابن آدم أن يكون حسه أرضياً. ولما كان هذا حال أبينا آدم ـ عليه السلام ـ في الجنة، وكانت الأنوار حاكمة على الأغيار، لا يعرف الأغيار ما هي وهي كامنة فيه، إذ هي من الكمال الكبير، أراد الله \_ سبحانه ـ أن يظهر كماله فيه بفضله وإحسانه، ويظهر من كماله كمالاً كبيراً لا يعلم قدره سواه سبحانه، فسلط عليه إبليس حتى استخرج منه وصف البشرية، أحب أم كره، فكان هو السبب في نزوله من عالم الأنوار إلى عالم الأغيار. فلما اعتدل الأمر وكان ملكياً ملكوتياً في دفعة واحدة. ولذلك كان خليفة الله لأجل جمعه بين الضدين، فكل من اعتدل من ذريته صار خليفة.

فإن قلت: لِمَ لم يكن الخليفة من الملائكة ولا من الجان؟

قلمنا: الأجل حكم الروحانية على الجسمانية في غير آدمي، فالاعتدال خاص بالآدمي، ببركة مولانا وسيدنا محمد ﷺ.

واعلم أن ظهور البشرية ليست هي من النقص، إذ بها ترقى هذا الآدمي إلى مقام لا يدركه أحد سواه في القرب منه سبحانه. إنما نسبت إلى النقص من حيث الوقوف معها، والاشتغال بها عن الله تعالى، لأن هذا الآدمي أودع الله فيه من السر ما لم يودعه في غيره. أودع الله في نفسه الحب الكبير، والشوق الكبير، والعشق الكبير، والجمال الكبير الذي هو في سائر الأشياء. فإذا غفل عن كماله صار عاشقاً للأشياء لجهله بقدره، وإذا اشتغل بكماله صارت الأشياء عاشقة له، لا تشاهد فيه إلا جمال الله الكامل الذي أودعه فيه. ولهذا الجمال الكامل سجدت الملائكة ـ عليهم السلام ـ، لهذا كان الخليفة من بني آدم ـ والله أعلم وأحكم ـ ولم يكن من غيرهم.

والخليفة لا يكون من ابن آدم إلا بعد البلوغ، وقيل: بعد الأربعين سنة، لأنه يكمل العقل والحب فيه، ولا يكمل قبل ذلك إلا في الأنبياء عليهم الصلاة والسلام.

والخليفة هو الذي لا تشغله الشرائع عن الحقائق، ولا الحقائق عن الشرائع في دفعة واحدة.

ولم تكن خلافة أبينا آدم ـ عليه السلام ـ حين أهبطه سبحانه إلى الأرض، بدليل قوله: ﴿إِنِّ جَاءِلٌ فِي اَلْأَرْضِ خَلِيفَةً﴾ [البَقَرَة: ٣٠]، ولم يقل في السماء الأن السماء تجلي جماله ـ سبحانه ـ فيه غالب على تجلي جلاله، والأرض تجلي جلاله فيها غالب على تجلي بولان لزيادة كماله، وأنه ليس موضعه على تجلي جماله، وأنه ليس موضعه الأرض ولا السماء، وإنما موضعه عالم المعاني الذي أحاط بسائر الموجودات.

فاعرف قدرك أيها الإنسان! ولا تكن عندك نسيان، وقل: «الله، الله، الله» حتى تفنئ عن سائر العوالم وتتجلئ لك في نفسك أسرار العالم، فترى سائر الموجودات سرأ من أسراره، وذلك السر بعض من سرك، فافهم. ولا تصل هذا السر إلا بالأدب.

والنفس لقوتها وكمالها لا تتأدب لجهلها بخالقها، لأنها تشير لكمالها الأول، وأنها تحكم بالله ولا يُحكم عليها، ولم تدرِ أنها خارجة من عالم المعاني، محجوبة عن خالقها \_ سبحانه \_ بوصفها الأرض الحادث فيها بقدرته، وإرادته، لحكمة أرادها الحق سبحانه.

والحكمة التي أرادها منها - سبحانه - هي أن تشهد له بالوحدانية، وتتأدب بكمال الأدب مع الألوهية، ولا تنسب لنفسها حولاً ولا قوة، وذلك هو شرفها، وقد كانت قبل جهلها بالله في عالم المعاني متأدبة بكمال الأدب، ولكن ذلك موضع القرب لا يظهر أدبها، والأدب يظهر في موضع البعد، وهو عالم الحس، عالم الحجاب، عالم الفرق. وتجلى بها الحق تعالى في صور كثيرة، وكل صورة منها قالت: أنا. فلله الأمر من قبل ومن بعد، كيف يكون معرفتها إلا بفضله وإحسانه؟ ولذلك جعل الله الوسائط لها في سبب معرفته وعبادته:

فمن عرفه معرفة العيان، كان مقامه مقام الأدب.

ومن عرفه معرفة البرهان، كان مقامه مقام العبادة.

فصاحب العبادة أدبه ظاهر غير باطن. وصاحب العبودية أدبه ظاهر وباطن، لأنه عرف نفسه، ومن عرف نفسه عرف ربه، ومن عرف ربه فني في محبته، ومن فني في محبته زال عن حوله وقوته، وتأدب معه سبحانه بكمال الأدب. وهذه علامة النفس الروحانية التي تخلصت من رؤية السوى ولذلك صار الأدب طبعها، لأن الأدب قديم وهو وصف الروح، وما خرجت هذه الروح من الأدب إلا بسبب بعدها كما قلنا، وبسبب سوء أدبها سميت نفساً، وإذا رجعت لأصلها: سميت روحاً. وهي السر المصون الذي لم يطلع عليه أحد سواه. وأهل العلم بالله يشيرون إلى سرها ولا يصرحون إلا عند غلبة الحال، وذلك حياء من الله تعالى، إلا حيث قال جل جلاله: ﴿قُلِ اَلرُّوحُ مِنَ أَسْرِ رَبِي ﴾ [الإسراء: ٨٥].

معناه ـ والله أعلم ـ لا يصرحون بحقيقتها لأنها من أسرار الألوهية، وكشف سر الألوهية كفر: ﴿وَمَا أُوبِيتُم مِنَ ٱلْمِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا﴾ [الإسرَاء: ٨٥].

معناه ـ والله أعلم ـ: ما علمتم من علمها إلا قليلاً بالنسبة لعلم الله بها، ورسوله ﷺ.

فصار الأدب قديماً، وسوء الأدب محدثاً ـ كما قلناه ـ، فالأدب قديم يتعلق بالروح، ويرجع إلى وصف الربوبية، وسوء الأدب حادث يتعلق بالنفس، ويرجع إلى وصف العبودية.

وإذا أراد الله أن ينضر عبده أمده بوصف الروح فيكون طبعه حسن الخلق مع كل مخلوق. وإذا أراد الله أن يخذل عبده أمده بوصف النفس، فيكون طبعه سوء الخلق مع كل مخلوق.

والأدب كله من مشاهدة الحبيب، وذلك كأصحاب الملك الدنياوي، تراهم إذا شاهدوه تأدبوا معه قدر استطاعتهم. فمنهم من يريد الجلوس معه، وذلك لشدة أدبه. ومنهم تارةً بتارة، بحسب قربهم منه.

وكذلك أهل حضرة الحق الذي هو مالك الملوك ـ سبحانه وتعالى ـ فهم أيضاً بحسب قربهم منه.

وقرب أهل الله ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

قرب الأنبياء: كشهود الشمس بلا سحاب.

وقرب الأولياء: كشهود الشمس في السحاب اللطيف.

وقرب الصالحين: كشهود القمر في السحاب الكثيف.

وفوق كل ذي علم عليم، ومنتهى العلم إلى الله العظيم.

#### [عدم الزواج قبل الرسوخ والتمكين]

27 ـ ومن أدب المريد: أن لا يتزوج قبل الرسوخ والتمكين، لأن حب النساء من أعظم السموم، ومن أكبر الهموم، ولا يتزوج إلا إذا خاف على نفسه الفتنة، أو وقوعه في الحرام، وهذا واجب عليه. وربما إن كان بعيداً عن شيخه فلا يخبره لئلا تطول به الفتنة، فينقطع عن الله سبحانه. وإن كان معه حاضراً أو قريباً فليبح بما في قلبه، ولا يكتم عن شيخه شيئاً، لأن الحياء في الحق بدعة عظيمة، ومن البدعة الكبيرة الحياء من المخلق، ولو كان الحياء من الخالق \_ سبحانه \_ لما ستر من عيويه شيئاً، فكيف والشيخ طبيب، وهل يكتم علته عن الطبيب! هذا لا يناسب الصديق.

ولا شك أن التزوج حصن ثقيل على السائر، والسائر كله ضعيف، لكونه مملوكاً في يد الأحوال.

وإن رأى من نفسه صبراً فلا بأس بستر ذلك عن الشيخ، وإن أشار له الإشارة المخفيفة بقدر الحال الذي هو فيه فلا بأس.

واعلم أن المملوك في يد الأحوال لا ينبغي له إلا التخفيف من كل شهرة أباحها الحق ـ سبحانه ـ لعباده المؤمنين.

وإن كان قوي الإرادة ينبغي له أن يتزوج إذا أراد، ويتركه إذا أراد، لأنه لا يشغله عنه سبحانه شاغل، لصدقه في طلب مولاه، وتعلق همته به سبحانه.

وينبغي للسائر الضعيف مثلي أن يقطع كل علقة وشهوة، مباحة كانت أو غير مباحة، لأن طريق الشاذلية طريق البسط، فمن تمادى إلى الشهوات خرج عن القصد لا محالة، لأن البسط مع جود الشهوات وحياة النفس تؤدي بصاحبها إلى المكروه والمحرم. ومن وقع في شيءٍ من ذلك مغلوباً بالسكر، فهو المطرود إلا إذا نزل عنه البسط، ووقع له الحزن والندم، والخوف، والحياء، ونوى أن لا يعود، وإن قُلِرَ عليه عاد وأدركه هذا الحال فهو من الناجين. وإن عاد ولم يجد من الحزن والفقر والخوف والحياء والهيبة والتوبة شيئاً فهو من القاسية قلوبهم من ذكر الله، نسأل الله السلامة، يا مولانا! لنا ولإخواننا، ولسائر المؤمنين أجمعين، من قساوة القلوب وغشيان الذنوب، يا أرحم الراحمين، يا رب العالمين!.

واعلم أن سطوة الأنوار عند الاستشراف تغلب الرجال الصادقين، فضلاً عن غيرهم، إذ المغلوب للأنوار قهراً عليه معذور - كما قدمناه - ولا يعذر غير المصطلم وقت اصطلامه في سوء أدبه، وأما إن خرج عن الاصطلام وحمله البسط على سوء الأدب فإنه يؤدب بوضع الحجاب بينه وبين محبوبه، وهذا من العقوبة الكبيرة، وهي سلب البواطن من الأنوار، وتسليط النفس عليه في عالم الأغيار.

وأما إن عوقب الفقير ظاهراً بالأمراض، وإهانة الخلق، والفقر، وغير ذلك، فليحمد الله ويثني عليه بالشكر إذ ذاك، عناية منه سبحانه ولطفه بعبده.

وقد اشتهيت يوماً شهوة مباحة، وشرهت نفسي إليها، وفعلتها، وأنا أعلم أن نفسي شارهة لها، ومحبة فيها، فما بقيت إلا قليلاً حتى عوقبت بفعلها، وأدبني مولاي ظاهراً لا باطناً، والحمد لله على الرفق. ولا ينبغي للمريد أن يتنبع الشهوات المباحة بنفسه، فكل ذلك بُعد عن ربه، لأنه من طالب الخصوصية الكبرى، وحب الشهوات مع ثبوت النفس حال الغافلين، لأنه من أحب شيئاً كان له مملوكاً أحب أم كره. والملكية لا تصح حقيقة إلا لله سبحانه، لأن النفس إذا غلبت بطبعها على الروح كانت كاشفة للجمال العاري، والجمال العاري مثله عند المحققين: ﴿ كَمَرَكِم بِقِيعَة يَحَسَبُهُ الظَّمْتَانُ مَا الله حَقَيَّة إذَا حَامَة لُم ثَنَيَا﴾ [النور: عند المحققين: ﴿ كَمَرَكِم بِقِيعَة يَحَسَبُهُ الظَّمْتَانُ مَا المتقرت منها وطلبت غيرها، ولم تزل هكذا تعشق الشيء فإذا ملكته زهدت فيه، لأن الغنى لا يكون إلا بالله لا يكون بالمخلوق قط.

والروح إذا غلبت بطبعها عن النفس، تركت النفس وما أحبت، واشتغلت بطلب الجمال الحقيقي، فتراها تنظر لباطن الأشياء كما تنظر النفس لظاهر الأشياء، فلم تزل تنظر وتجدد النظر حتى تنصقل عين مرآة قلبها، فتنطبع سائر الموجودات في مرآتها الصافية، فلا تطلب بعد ذلك شيئاً إلا الثبات في النظر والبُعد عن الكدر، ولا يكون لها بعد ذلك سبب إلا مداومة الأدب.

#### ولنرجع للذي أردناه:

ولا ينبغي للفقير الصادق أن يتبع شهوة المباح ـ كما قلناه ـ حتى يتخلص من نفسه، فإذا تخلص يأكل من المباح ما شاء، ويلبس من المباح ما شاء، ويركب ما شاء، ويتزوج ما شاء، لأن النفس التي كانت تشتغل بذلك عن الله ماتت، وفنيت، وذهبت، ولم يبقّ منها شيء. ومعنى موتها رجوعها روحاً بغلبة طبع الروح عليها، حتى أخذتها وملكتها، وطهرتها، وجعلتها أهلاً للحضرة.

والنفس في الحقيقة هي الروح، لكن تاهت عن سرها، وبعدت عن ربها، وحجبت عن ألامر إلا عن قدرها وشرفها، فسميت نفساً ـ كما تقدم غير ما مرة ـ. ولا يشك في هذا الأمر إلا من لا معرفة به بعلم الذوق. ومن لا ذوق له لا يفرق بين النفس والروح والسر.

والنفس تنقسم إلى ثلاثة أقسام:

إذا كانت في مقام الحجاب الكثيف سميت: «أمّارة».

وإذا تلطف الحجاب عنها سميت: «عقلاً» لأنها تعقل عن الله، والعقل موضع الطاعة لله عزّ وجل.

وإذا زاد في التلطيف سميت: «قلباً»، والقلب موضع الخشية، والزهد، والورع، والحلم، والصبر، وغير ذلك من سائر الأحوال والمقامات.

ثم الروح أيضاً تنقسم إلى ثلاثة:

فإذا استشرفت علم العلم بالله سميت: روحاً عالمة.

وإذا وصلت سميت: روحاً واصلة.

وإذا تمكنت، سميت: روحاً كاملة، وسراً من أسرار الله.

#### ولنرجع إلى القصد الذي أردناه:

واعلم أن شهوة المباح هي التي منعت الفقراء والعلماء والصالحين عن السير إلى حضرته سبحانه. والسير لا يكون إلا بعمل الأخلاق وإلا فلا سير.

ولا تنظر ـ أيها الأخ! ـ لشدة العلم، وانظر للإخلاص إن حضر، فأقل العلم وأقل العمل يكفى، وإن غاب فالله يعظم الأجر في صاحبه.

والإخلاص أمر قلبي لا قالبي، وصاحبه لا تجده إلا كالأرض، فإن وجدت فقيراً أو عالماً، أو عابداً منكسراً، حقيراً، ذليلاً، فقيراً، ضعيفاً، متحققاً بوصفه، فاعلم أنه نازل في مقام الإخلاص. وإن وجدته متكبراً غنياً بعلمه أو بعمله، أو بدنياه، أو بنفسه، فاعلم أنه من أهل الإفلاس، لا يعرف الإخلاص ما هو؟.

والإخلاص هو المأمور به في الكتاب والسنة. قال جلّ من قائل: ﴿وَمَا أَمِرُوۤا إِلَّا لِيَعَبُدُوا اللَّهُ عُلِمِينَ لَهُ الدِّينَ﴾ [البَيْنَة: ٥]. والإخلاص قلّ من يتكلم عليه في زماننا هذا.

والواجب على علمائنا أن لا يتكلموا اليوم إلا على الإخلاص، لأن العلم كثير، والعمل كذلك، والإخلاص أقل القليل؛ وذلك لغلبة الباطل والهوى على الحق، والنفوس على الأرواح، والجهل على العلم، والدنيا على الآخرة، والظلمة على النور، وقد اتفق الناس كلهم على الدنيا، ولا ينهى عنها عالم ولا صالح، وهذا من علامة تمام الدنيا.

وقد كانت العلماء والصالحون تموت على الدين ولا ترجع عنه، ولا يخافون في الله لومة لائم. واليوم أعطي لهم الدنيا، لا يتكلمون على الحق، وإن رأوه وعرفوه، وحققوه.

فمثل من هذا حاله كالكلب إن خفت منه أعطه ما يشغله عنك واذهب، ولا تخف، ومن كان عاقلاً فليتأمل فيما قلناه، هل هو حق أم باطل؟ فالله يمن علينا وعلى أمة رسول الله علي القبول منه سبحانه بمحض كرمه، إنه جواد متفضل.

ولا ينقطع أهل الإخلاص ولا من يتكلم عليه إلى قيام الساعة، إذ لولا هو وأهله لذهب الله بالجميع.

### ولنرجع للذي أردناه:

اعلم أن الحجب التي بيننا وبين ربنا هي شهوات نفوسنا لا غير، فمن رفض الشهوات وترك الدعوات، ورد نفسه عن الهفوات، ذاق الحلاوات.

واعلم أن النفس قبل طبعها بالشهوات نورٌ محض كالنهار الذي لا سحاب فيه، فإذا دخلها بعض الشهوات نقص من نورها بحسب ما ينقص السحاب من ظهور ضوء الشمس. فإذا تراكمت الشهوات لم يبق من نورها إلا أثره، فإذا زادت رجعت ليلاً مظلماً: ﴿ كُلُرَ إِنَّهُمْ عَن رَبِيمٌ يَومَهِنِ لَكَ مُجُونُونَ ﴿ المطفّفِين: ١٥].

وسبب ورود النار: البعد عن الجبار، وسبب ورود الجنان: القرب من المنان، فمن أحبه مولاه منعه من الشهوات والدعوات اختياراً أو قهراً. ومن أبغضه أعطاه الشهوات، وأطلق على لسانه الدعوات، هاتان الحالتان ـ أيها الإخوان! ـ من أعظم الآفات.

## [عدم الاستعلاء على الشيخ]

٤٨ ــ ومن أدب المريد أيضاً: أن لا يستعمل داراً، ولا لباساً، ولا فراشاً، ولا بهيمته، بهيمة، ولا بلدة، ولا غير ذلك، أحسن من دار شيخه، أو لباسه، أو فراشه، أو بهيمته، أو بستانه مثلاً. فالمريد الحقيقي ينزل نفسه منزلة العبد الذليل، وينزل شيخه منزلة السيد الجليل.

ولا ينبغي أن يقتدي به في الأحوال العلويات، ولا في الأحوال السفليات، إلا بإذنه في شيء. نعم، تقتدي في أخلاقه في الأحوال، وفي الأقوال على ما يأمرك به وينهاك عنه، وإن زدت تقع في سوء الأدب لا محالة. إذ الشيخ غيور على مقامه، لا يحب من يدّعيه بنفسه، وإن ادعاه بربه فالواجب عليه ستره من شيخه أدباً معه، وخوفاً منه، فالمدعي له بنفسه مثله كمثل رجل أصبح يدّعي المملكة وليس له جيش ولا مال، فسمع به الملك، فقطع رأسه!. كذلك الأمر وهذا أغير وأغير، لكونه ملكاً ربانياً.

وقد كنا مع شيخنا ـ رضي الله عنه وأرضاه ـ بحضرة فاس ـ عمرها الله بأهل العلم والصلاح، وأخلاها من أهل الجهل والطلاح ـ وكان شيخنا رضي الله عنه يتزيا بزي علوي، فكان رجل من أصحاب شيخه ـ رضي الله عنه ونفعنا ببركاتهم أجمعين ـ ناقص التربية، ناقص الأدب، فتزيا بزي من غير إذنه، فدخل على الشيخ في محفل فانقبض الشيخ من ذلك، فأخذته الغيرة في نفسه على حاله، فهلك أخونا في الله في الحين، فمات ـ رحمه الله تعالى ـ.

وأما السفليات؛ فكان شيخنا رضي الله عنه ونفعنا به حلق لحيته بوارد قوي رباني، وجعل في ظاهره من الأحوال ما يناسب ذلك، فلما رآه بعض الإخوان، تزيا بزيه، فانقبض الشيخ، وكان يكرر ذلك مراراً على جهة الإنكار عليه، وسوء الأدب من ذلك الأخ على الشيخ.

وهذا ومثله ـ منا ومن إخواننا ـ، هو الذي حولنا على هذا الكتاب، وذلك كله قليل في حق الله، ومن يعرفك به، والله ما خلق الله الخلق إلا لأجل الأدب معه لا غير.

والواجب على المريد الذي يريد الدخول إلى حضرة الله تعالى على يد شيخ عارف محقق، مالك، مجذوب، ألقاه الله به، وفتح له ـ سبحانه وتعالى ـ به، أن يجعله قدوته، ولا يتحرك ولا يسكن إلا بإذنه، لا ظاهراً ولا باطناً.

فإذا كان المريد للشيخ مريداً على هذا الوصف، كان الشيخ للمريد شيخاً. ولا ينقطع وصف البشرية ـ الذي هو محل سوء الأدب ـ بالكلية عن الولي الكامل، وإذا ظهر شيء منه فحمله الجوارح، والقلب لا يصيبه ذلك، وإذا أصابه شيء ذهب في الحين، وذلك لسكون النور في القلب. لأن الولي برزخ بين الملك والملكوت، لكن الحكم للملكوت على الملك، لأن الملكوت يأخذ البواطن، ويرد الظواهر، والملك يأخذ شيئاً من الظواهر ولا سبيل له على البواطن، وإن هجمت عليه الظلمة على النور دفعها النور سريعاً، لأنه مالك لقربة القلب.

وقد يصدر عن الولي شيء تحسبه خارجاً عن الشرع، وهو في غاية الصواب لأن شريعة العارف هو ما يبرز من عنصر القدرة لفهمه عن الله ما إلا أنك لا تعرف تأويل ذلك. والتسليم له فيما يبرز منه إن كنت مقتدياً به أولئ، وإن لم تكن مقتدياً به فلا بأس بسؤاله، وإن أشار عليك بحكم خفي فاقبله، ولا ترده إلا إذا تحقق لك أنه ليس بولي، فلا تقبل منه شيئاً إلا ما وافق الشرع، وإلا فلا، والسلام.

# [عدم التنخم في حضرة الشيخ]

٤٩ .. ومن أدب المربد أبضاً: أن لا يتنخم في حضرة الشيخ كما يفعله بعض من لا معرفة له بالآداب، إلا إذا كان به علة غالبة عليه، لا يقدر على ردها، فذلك معذور في سوء أدبه.

ويجب على الإخوان الصبر على من به شيء من ذلك، سواء كان في حضور الشيخ أو في غيبته، ولا يكلمونه على ذلك، ولا يشيرون إليه، ربما يكون كارهاً لذلك، فيزيدونه على ما به. والمؤمن هو الذي يوسع على أخيه ولا يضيق عليه، ويستر عنه مساويه حتى يرى فيه أهلية القبول فيشير له بذلك.

وقد يقع سوء الأدب مع الإخوان بعضهم مع بعض أكثر مما يقع منهم مع عامة الناس، والعلة في ذلك أن الفقير إذا خرج للعوام استعد للمعرفة فيهم والأدب معهم، فمثله كالمجاهد الذي يخرج لقتال العدو، يتقلد آلات حربه فيخرج، وإذا رجع إلى أصحابه أمن من العدو فينزع آلات الحرب عنه كذلك الفقير، وهذا مجرب صحيح.

ولا شك أن من أساء مع الإخوان فلا ينجح منه شيء، ولا يصفى له الأدب مع المعامة، ولا تصفى له نظرتهم فيه، فإن الجنس واحد. وأصعب المعرفة في الإخوان، وكذلك الأدب أصعب ما يكون فيهم، لأن فيهم - أيضاً - من يحسدك ويبغضك ويحاربك، مع قلة الاستعداد لمعرفة الله فيهم كما قدمناه. وهذه الحالة صحيحة جربناها غير ما مرة؛ نعرف الحق في العموم، ونجهله في الخصوص، وهذه ليست بمعرفة. ونقول أيضاً: إخواننا عارفون، وكيف يسيتون الأدب علينا؟ هذا لا يناسبهم.

وهذه الحالة من أقبح ما يكون، رأينا سوء أدبهم، وهذا كله منا لا منهم، فمن الواجب علينا أن نعرف الله تعالى فيهم قبل معرفته في غيرهم، ونحمل إذايتهم قبل حمل إذاية غيرهم، ولننظرهم بالتعظيم قبل أن ننظر غيرهم. ونكرمهم قبل أن نكرم غيرهم، إلى ما لا نهاية، لأنهم أهل القرب، فسوء الأدب معهم أقبح من غيرهم بكثير. ولا يصفى للفقير نظراً، ولا يطمع فيه ولو عمل ما عمل حتى يصفى نظره في إخوانه، الكبير منهم والصغير، والعالم والجاهل، والضعيف والقوي.

فإن قلت: قد رأيناه مثلاً تكبر، وتجبر، وبخل، وأساء الأدب على الشيخ مثلاً، أو على الشيخ مثلاً، أو على الشيخ مثلاً، أو على الشيخ مثلاً، أو ما أشبه ذلك فكيف أن تصفئ النظرة فيه؟.

قلنا: لو كنت مشتغلاً بذكر الله تعالى بقلبك وجوارحك لما رأيت منه شيئاً سوى المحاسن، ولو كان غاية الإساءة. حاشا من هو صادق في طلب مولاه، تارك لهواه، ناظر لأوقاته، معتن بصفاء قلبه، معتمد على فضل ربه، ناظر لأنوار قدسه، أن يرى من أحد شيئاً أو يرى أحداً هذا هو المحال.

انظر إلى الشيوخ العارفين - نفعنا الله ببركاتهم - تصحبهم الناس بسائر العلل والقبائح، ولا يشتغلون بأحد سوئ تصفيتهم منها، بالإشارة اللطيفة، ولا يزالون معهم بالحلم، والصبر، والحنانة، والشفقة، حتى يطهروهم من سائر العلل.

ومن هذا المعنى كان الواجب على الداخل في زمرتهم أن ينظرهم بعين التعظيم والإجلال. ولا ينظرهم كعامة الناس، إذ بقدر التعظيم والإجلال يكون الأدب. وما أقبح حال الذي يكون كالبهيمة لا يبالي بكل ما يفعل في حضرة أهل الله تعالى نفعنا الله ببركاتهم. ومن كان هذا حاله ينبغي له أن يدفع لسياسة البهائم حتى تطبب نفسه، وتخمد نار بشريته، ولا يرجع لحضرة الشيخ قبل إذنه، لأن رعاية الحمير والبغال وغير ذلك من أعظم العبودية، وهي تصلح لأهل النفوس الطيبة، سيما أهل النفوس الخبيثة من باب أولى وأحرى. من أذن له في رعايتها وأشنع فهو المتكبر لا يصلح لشيء، كيف وأهل الفضل هم يطلبونها، وأفضل الأوقات عندهم إذا وجدوا ذلك عند شيخهم.

فهذه الطريق ليست هي طريق القول، بل هي طريق الفعل. لو كانت الخصوصية بالقول لكان أهل البلاغة من أهل الظاهر أهل لها، والله لا يكون أهل لها إلا من باع نفسه لأهل الله، وكانت بمنزلة الكلب، لا يرفعها فوق قدرها، فموضعها المزابل، وأكلها العظم، ولباسها الخرق البالية، وكلامها الصمت، ونومها الفكرة، وضحكها الحزن، وصابونها الجوع، وطيبها الذكر، ومشيها الحضور، وجلوسها الرضا والتسليم، وشرابها العلم، وطعامها الحلم، ودارها الذل، ومالها الفقر، وحرثها التواضع، جعلنا الله وإخواننا والمسلمين ممن وفقهم الله توفيق العارفين به، آمين، إنه سميع مجيب.

# [عدم التكبر على أحد من إخوانه]

• • • ومن أدب المريد: أن لا يتكبر على أحد من الإخوان رآه أعلى منه مرتبة، وأحب منه عند الشيخ، فإن الكبر هو أول ما عصى به الله. وأول ما عبد الله بالتواضع، بدليل قول ه تعالى: ﴿ رَبَّنَا ظَائَنَا آنفُسَنَا وَإِن لَرْ تَغْفِرُ لَنَا وَرَبَّحَمَّنَا لَنَكُونَنَ مِنَ ٱلْخَدْمِرِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٣].

وأما كون الكبر أول ما عصي به الله ، بدليل قوله تعالى: ﴿ أَنَ الله الله السَّيدِينَ ﴾ [الحجر: ٣١]. فمن أحبه الله ألهمه التواضع والذلة والانكسار، والحزن، ومن أبغضه الله ألهمه الكبر، والكبر هو أول أصل الخبائث والرذائل كلها، وهو قلب حب الدنيا، وهو دابة إبليس، فمن كان عنده حبيباً أركبه على دابته، وسار به إلى أين يريد، ولا سبيل للمتكبر على فعل الخير قط.

ومن هذا المعنى سكن العارفون بالله تعالى في بلاد التواضع، لأنه مطية الرحمٰن بها يبلغ أحباؤه وأصفياؤه إلى حضرته العالية، تراهم رضي الله عنهم أينما توهم لهم كبر في نفوسهم تركوه ومزقوا أعراضهم بين أقرائهم محبة في ربهم، وصدقاً في طلبه، حتى وصل بعضهم إلى المكروه.

قال بعضهم: وقد استعملوا أشياء منكرة في ظاهر الشرع، ورأوا ذلك جائزاً لهم أن يفعلوه ويأمروا به، وهذا ظاهرُ لا يخفي على أهل الصدق، فافهم.

ولا شيء أنفع من هدم الكبر وقلع عروقه من السؤال في الأسواق والحوانيت؛ فإنه يجهز على النفس، ويقطع أوداجها في ساعة واحدة، وإذا ماتت النفس حييت الروح فتتصف حينئذ بالأوصاف المحمودة كالتواضع والخشوع، والسهولة، والليونة، والذلة، والمسكنة.

وقد أخذ شيخنا رضي الله عنه السؤال عن شيخه، وأخذه شيخه عن شيخه، وهو ـ والله ـ من أجلُ ما يكون أن يطوف الفقير نفسه بين الأزقة في وسط الأقران وبين الحوانيت، وغير ذلك.

لكن لا يصلح هذا السؤال إلا لأرباب الصدق الذين لا شهوة لهم في المال، ولا في غيره. وأما إذا استعمل لأجل الحظ فحرام بإجماع أهل المعرفة لأن مرادهم به قهر النفوس، والتذلل لأبناء الجنس التي لا تستطيع النفس النظر إليه بعين التواضع فضلاً أن تذلل له حساً، وهذا ـ والله ـ هو التواضع الحقيقي لمن عرفه، والله ما دخله أحد بهذه الحالة إلا وفتح عليه في العلوم اللدنية، والأخلاق المحمدية، في مدة قريبة، لكن تعلل في زماننا بعلل كثيرة، حتى استعملوه لجمع الفلوس لا لقتل النفوس، ولذلك قال صاحب المباحث:

وما على السائل من تأويل إلا لقهر النفس والتذليل

واعلم أن كل من تخلص من بواقي الكبر، فاضت عليه العلوم، وترادفت عليه الفهوم، وحيي قلبه بالأسرار، وظهرت على جوارحه السكينة والوقار، وخاف منه كل عنيد وجبار، والسلام.

## [عدم الجلوس بين يدي الشيخ على غير طهارة]

الحديث. ومن أدب المريد: إذا أراد الجلوس بين يدي شيخه بنفسه، يتوضأ لجلوسه بين يدي محبوبه، لأن ذلك الجلوس هو مع الله لا مع الشيخ، فذلك المجلس هو من أعظم الذكر، والله عزّ وجل يقول: «أنا جليس من ذكرني، وأنا معه حين يذكرني» (١) الحديث.

<sup>(</sup>١) هذا الحديث سبق تخريجه.

وقد نهى رسول الله عن أكل ما فيه الرائحة الخبيثة كالثوم وما أشبه ذلك، ونهى عن خروج الريح في المسجد، لأن ذلك يؤذي الملائكة، لأنهم يحفونها بأجنحتهم ـ عليهم السلام ـ ويخرجونها من المسجد، تعظيماً لبيت الله سبحانه وتعالى.

والمساجد عظمت من أجل المؤمن الذاكر، فهو في الحقيقة أعظم منها، وقد استشرف رسول الله ﷺ يوماً على مكة شرفها الله، وقال: «لا إله إلا الله، ما أطيبك وما أطيب رائحتك، وما أعظمك، وما أعظم رائحتك، والمؤمن أعظم حرمة منك، أو كما قال ﷺ.

فإذا كانت ملائكة الله عليهم السلام يحفون المساجد التي يذكر فيها الله، فما بالك بمجلس أولياء الله تعالى الذين هم روح المساجد، وبيوتهم قلب الرب سبحانه وتعالى كما في الحديث: الن يسعني أرضي ولا سمائي ووسعني قلب عبدي المؤمن (٢). أو كما قال سبحانه وتعالى.

فافهم يا أخي! وعليك بالتعظيم لسائر أهل النخير أحياء كانوا أو أمواتاً، تنل حاجتك سريعاً.

وقد مَنَّ الله علينا في حال صغرنا بالتعظيم لأهل النسبة والنية الصالحة، ففتح الله علينا فتحاً كبيراً، لله الحمد، وله المنة. ومن أعظم هذا الفتح أن ألقانا الحظ الأوفر والسر الأكبر.

واعلم أنه ينبغي للمريد أن يتحرز جهده من كل ما يستقذر، وليتصفّ قبل دخوله لحضرة أهل الله كما يتصفئ لدخول المسجد، ومن كانت به وجعة أو مرض من أمراض البطن، أو غيره، فلا يرده ذلك عن الجلوس في حضرة أهل الله، إلا أنه ينبغي له أن يستفرغ منها جهده قبل الدخول عليهم، ومن هذا حاله فلا حرج عليه ولا عليهم في قيامه من مجلسهم إذا غلبه الحال.

والقيام من مجلسهم مذموم من غير عذر، كما رأيت بعض إخواننا يقومون من غير عذر، وذلك لقلة التربية، وقلة التعظيم.

<sup>(</sup>١) هذا الحديث سبق تخريجه.

 <sup>(</sup>۲) رواه الديلمي في الفردوس بمأثور الخطاب، حديث رقم (٤٤٦٦) [٣/ ١٧٤] والهروي في المصنوع
 [1/ ٢٩١] وأورده العجلوني في كشف الخفاء، حديث رقم (٢٥٥٦) [٢٥٥].

ولا ينبغي أن يقوم إلا لضرورة أو لحاجة الشيخ والوالدين. ومن قام لعلة أو لضرورة وتخطى رقاب الإخوان، فالواجب عليهم أن يحملوا ضرورة غيره من سائر المسلمين، سيما في ذلك الوقت الذي هو محل الكلام على الأدب، إذا لم يكن الفقير على بصيرة في حضرة الشيخ، فذلك دليل على طمس بصيرته. واعلم أن افتضاح النفوس في دعاويها إنما هو عند التعرف.

وينبغي للفقير الصادق أن يكون فعله أكبر من قوله، وذلك لئلا يختبر فيما ادعاه فيفتضح.

ومن الواجب على المريد أن يحمل إذاية أخيه بقلبه وجوارحه أكبر من إذاية غيره. ولا بأس للأخ الناصح أن يظهر أثر الغضب باللسان دون القلب على من هو مسيء، إذ كثير من النفوس لا تتزيا بالإحسان إلا قليل من أهل النفوس الزكية، وأما أهل النفوس الخبيثة فلا يسيرون إلى الله إلا بما تكره نفوسهم ولكن الصادق في طلب مولاه، يتحمل عليها سواء أحبت أم كرهت، وشدة صعوبتها لذلك من غلظة الحجاب، وغلظة الحجاب من شدة حب الدنيا.

وقد يظهر لي ـ والله أعلم ـ أن بعض النفوس طبعها صعب بالأصالة، ويظهر ذلك في بعض الصبيان، فمنهم اللين، ومنهم خلاف ذلك، وكيف ما يكون حاله في البداية يكون في النهاية إلا إذا أيده الله، ورزقه مؤدباً يؤدبه في حال صغره، أو في حال كبره.

والأدب ينفع في النفوس كيفما كانت في حال صغرها أو في حال كبرها، لأن الأدب نور، كما أن سوء الأدب يؤثر فيها في حال صغرها، أو في حال كبرها إلا إذا سبقه الأدب. وإلا فالنفس على الفطرة، مثل الأرض تنبت كل ما زرعته فيها وإن زرعت في مرة واحدة أصنافاً عديدة، لكن الحكم للغالب، فازرع المليح ولا تزرع القبيح. \*ثمار ما قد غرست تجني، وذلك لشرف هذه النفس تقبل كل شيء ولا ترد عليك شيئا، إلا إذا استنارت بنور الروح الروحاني، فإنها لا تقبل منك إلا النور وهو الحق.

ولو كانت هذه النفس الشريفة باطلة لما قبلت من الحق شيئاً، وحيث كانت حقاً عادت تقبل الحق.

قإن قال قائل: كيف وهي تقبل الحق والباطل؟

قلنا: لتطبّعها بالشهوات والعوائد انطمسَ عينُ بصيرتها، فظنت ـ بجهلها ـ أن الباطل هو الحق. انظر إذا تنورت هل تقبل غير الحق؟ حاشاها؛ وهي من أمر الله سبحانه وتعالى، كما قال جلّ جلاله: ﴿ قُلُ الرُّوحُ مِنْ أَسْرِ رَقِي ﴾ [الإسرَاء: ٨٥]، ثم قال: ﴿ وَمَا أَرْبِتُهُ مِنْ اَلْمِيرَاء: ٨٥]. يعني: في معرفتها، لأنها من أمر الله، وأمر الله تعالى الفهم يعطيه فيه لخواص عباده ما تطبقه عقولهم النورانية، وأسرارهم الربانية. لأن النفس من أشرف المخلوقات، والعلم الذي أعطاها أيضاً من أشرف الشرف، ولا يزال العلم يقودها في الطريق، والعقل سراجها، به تمشي حتى تبلغ حقيقتها، فتتحقق بحقيقة المحقيقة. فعلم حق اليقين لا وجود لها مع وجوده، ولا علم لها مع علمه، ولا نور لها مع نوره، فترجع خائفة سريعة إلى مقام العبودية، فيكون ظاهرها يشير نحو العبودية، وباطنها متعلق بوصف الربوبية، وما أشرفها حينئذ وما أعز قدرها في الوجود! فافهم.

ومن أدب الفقراء مع بعضهم بعضاً: الإحسان، والكلام اللين، والمودة، سيما عند زيارة بعضهم بعضاً، فإنها تتأكد عليهم شرعاً، لأن زيارة أهل الفضل بعضهم بعضاً بنية سبب في فيض المدد الربائي، والمعنى متوقف على الحس لا محالة، فلا بد من حمل شيء من الحس لتأخذ المعنى، أعني: الزيارة، وذلك ما يسهل من غير حرج، في ذلك، ومن لم يجد فحزمة من الحطب.

ومن زار أخاه وهو قادر على أن يحمل له شيئاً ولم يحمله فلا خير فيه، ولا يرجئ سيره لحضرة الله، إذ البخل من أعظم سوء الخلق، والبخل أيضاً من أعظم حب الدنيا، ولا خير في نفس البخيل، وإن كانت عالمة، أو عابدة، أو فقيرة، أو غير ذلك. فأول ما يظهر في النفس من الخير الذي يعتمد عليه عند أهل الخير السخاء، وصدق الحديث، وستر عيوب الناس، والتجاوز عن المسيئين، والدعاء لهم بالخير، لأنه لا يعلم أنه كان مثلهم وعافاه الله مما ابتلاهم.

ومن رأيته يعجبه حاله، ويقبع حال غيره فاعلم أنه يزول حاله عنه سريعاً، ويرجع أقبع مما كان، وهذا ظاهر، فكم من واحد أعجبه حاله فسلب منه، نسأل الله السلامة والعافية من غفلتنا عنه سبحانه، لأن سبب القبائع الغفلة عن الله. وسبب الغفلة حب الدنيا، وهي رأس كل خطيئة وبلية، كما ورد عنه ﷺ، قال: قرأس كل بلية وخطيئة حب الدنيا، أو كما قال ﷺ.

<sup>(</sup>۱) روى نحوه البيهقي في شعب الإيمان، حديث رقم (۱۰٤٥٨) [۳۲۳/۷] وابن حنبل في الزهد [۱/ ۴۲۳]، ولفظه: هحب الدنيا أصل كل خطيئة، والمال فيه داء كبير، قالوا وما داؤه، قال: لا يسلم من الفخر ولا الخيلاء، قالوا: فإن سلم يشغله إصلاحه عن ذكر الله عزّ وجله.

فمثل النفس كالمرأة، وحب الدنيا كالرجل، فإذا تزوج بها أول ما تلد له النفس الاهتمام، والاهتمام يلد له الشك، والشك يلد له البخل، والبخل يلد له الحرص، والحرص يلد له التدبير، والتدبير يلد له الاختيار، والاختيار يلد له الشرك، والشرك يلد له الفقر، وهو الشرك الأكبر.

## ولنرجع لما بقي من هذا المعنى:

اعلم أن حقوق الناس كبيرة؛ منها: أن تكرمهم إذا زرتهم، وأن تنظرهم بعين التعظيم، وأن تعظم حرمة أهلهم إذا غابوا، وأن تكرم أهلهم في غيبتهم، كما في حضورهم، وأن تستر عيوبهم إذا صدر منهم ذنب، وأن تدعو لهم قبل أن تدعو لنفسك، وأن تطعمهم قبل أن تطعم نفسك وأهلك، وأن تكسوهم كذلك، وأن تعلمهم إذا جهلوا، ولا ترى لك عليهم فضلاً، وترى نفسك آخرهم في المنزلة، وقِسَ على هذا.

هكذا كانت أحواله على مع أصحابه، فانظر إن كان هذا حالك فاعلم أنك قمت بحق الإخوان، وإلا فجدد السير، ولا ترض عن نفسك، وتحب تعظيم الإخوان لك ومودتهم لك، وقيامهم بحقك، فهذا كله من جهلك بربك، ولو عرفته لوجدته هو المتجلي في خلقه بقدرته وإرادته، وستر ذلك بحكمته، فسبحان الحكيم العليم.

وأجل الحقوق وأعظمها حقوق الشيخ، فلا يقدر عليها إلا الصديق، نسأل الله تعالىٰ أن لا يحرمنا من خيرهم وبركاتهم بسوء أدبنا.

واعلم يا أخي! أنه لا شيء أسهل في فتح باب الشيخ، وفيض مدده مثل سخاوتك عليه بالنفوس، ثم ما وجد من غيرها من الفلوس.

والناس على أقسام:

منهم: من يظهر عليه أولاً السخاء بالفلوس، ثم بالنفوس.

ومنهم: بالنفوس ثم بالفلوس، وهو أقوىٰ من الذي قبله، وقليل ما هم.

ومنهم: من يجلس في حضرته ولا يظهر عليه من هذا الذي ذكرناه إلا القليل.

ومنهم: من يذعي صحبتهم، ومحبتهم، ولا يظهر عليه شيء من هذا ولا شيء من هذا، ولكن هذا قليل. لأن أهل الفضل قلّ من عرفهم ولم يأخذ النصيب منهم، وقد تقدم شيء من هذا المعنى، فانظرها إن شنت.

# [عدم إشراك رأيه مع رأي الشيخ]

٩٢ ـ ومن أدب المريد: أن لا يشترك في الرأي مع الشيخ قليلاً ولا كثيراً. وإن شاوره الشيخ قليرد له الأمر ولا يفتي بنفسه لمن يفتي بربه واعجباً من الأعمى يقود بالذي هو بعينين!.

وقد يكون من الشيخ ذلك اختباراً لسلب إرادتك، وبيع نفسك له. فإن رأى فيك أهلية القبول زادك بهمته وحاله، ورفعك من مقام إلى مقام، وأنت لا تشعر، وإن رأى فيك فيك غير ذلك سقطت من قلبه. لكن إن شعرت بالنقصان، فالزم باب حضرته، وتأدب بأدبه، لعله ينظر فيك، فتحمد عاقبتك.

نعم إذا وقع التفويضُ لبعضِ والإذن له من شيخه بعد الرسوخ والتمكين في ذكر الله تعالى، حتى أخذته المعاني أخداً كلياً، ولم يبق فيه بقية لغيرها، وتهذبت نفسه بعلوم المشاهدة لا بعلوم المجاهدة، فلا بأس أن يشارك الشيخ في مشورته، وإن سلم الأمر له ـ مع هذا \_ فهو أولى وأحسن.

وهذه حالة الصحابة مع مولانا رسول الله ﷺ. والتسليم للشيخ بعد الوصول أدب عظيم، ومقام كريم.

اللهم وفقنا وإخواننا وسائر أهل الفضل للأدب مع الأشياخ والإخوان، وسائر مظاهر الحق بما يناسب كل شيء كما وهبت ذلك لأنبيائك وأصفيائك، وخاصة الصديقين من خلقك، إنك سميع مجيب.

# [عدم الإذن الأحد في حضرة الشيخ]

٥٣ ـ ومن أدب المريد الصادق: \_ فضلاً عن غيره \_ أن لا يأذن لأحد في حضرة الشيخ ولا في غيبته بشيء من الأوراد والأعمال، إلا إذا كانت على جهة النصيحة لله لا لغيرها، وهذا كله من عدم الأدب، وعدم الصدق في الله، وعدم اشتغال الفقير بقلبه، ودنو همته، وحب إقبال الخلق عليه بنفسه، وحبه للجاه والمدح، والثناء والرفعة، وهذه هي النفس الأمّارة المحضة، سواء شعر بها صاحبها أو لا.

ولا ينبغي للفقير الصادق أن يأمر أخاه في الله بشيء إلا بما قاله له شيخه موافقاً له، أعنى لحال الشيخ.

ومن أراد نصيحة أخيه فلينصحه بالحال، وليترك المقال، لأن المقال للشيخ، والحال مشترك فيه مع الفقراء. فصارت التربية بالحال جائزة على هذا الوجه من غير إذن لهم فيها، فافهم، والسلام.

## [عدم إيصال الكلام القبيح للشيخ]

20 ـ ومن أدب المريد: أن لا يوصل الكلام القبيح الذي يغير قلب الشيخ أو الإخوان، أو واحد من الناس، فضلاً عن الذاكرين الله من إخوانه، فضلاً عن شيخه، ولو رأى في ذلك ضرورة معينة فليجتنب ذلك، وليرد الأمر إلى الله تعالى، ويتيقن أن الشيخ قد أطلعه الله على ذلك قبل أن يبرز، ومن لم يعتقد في شيخه هذا أو أكثر فلا يفتح عليه في شيء من السر، وإن بقي مع أهل الله سنين عديدة، لأن باب الفتح عظيم وعنه ينشأ الأدب. والذي يرى شيئاً من الإخوان ويوصله هو الغافل عن الله أقبح من غيره، ولو كان مشغولاً بذكر الله تعالى لعمي عن عيوبه، لا سيما عيوب غيره.

انظر إلى الشاب الذي دخل على السري السقطي ـ رضي الله عنه ـ وسأله الشاب عن حقيقة التوبة، فقال: هي أن لا تنسئ ذنبك . فقام الشاب فقال: هي بأن تنسئ ذنبك بربك . وكيف يشهد الفقير نفسه ويشهد ربه؟ هذا هو المحال .

مهما ذكرت نفسك نسيت ربك وبالعكس، قال الله تعالىٰ: ﴿وَاُذَكُر رَّبُكَ إِذَا نَسِيتُ مِهُ اللهُ عَالَىٰ اللهُ تعالىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ اللهُ عَالَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ عَالَىٰ اللهُ ال

وهذه الطائفة ليس عندهم الذنب الذي يصدر من الجوارح، وإنما الذنب عندهم الذي يصدر من القلب، وهو ثبوت الغير مع الله سبحانه.

### ولنرجع لكمال المعنى:

ولا بد للشيخ أن يتغير إذا سمع ذلك على أحدٍ من الفقراء، فضلاً عمن هو عنده متوهم بالرجلة الكبيرة، والعبد محل الخطأ والنسيان، ولا بد من ظهور الوصف المذموم على السائر حتى يتخلص من نفسه.

ولا ينبغي أن يتناول الكلام في حضرة أهل الله إلا على الخير لا على الشر، فإن كلام الشر لا يقوله إلا أهل الشر.

وحال هؤلاء القوم ثلاث: إما الذكر، أو الفكر، أو المذاكرة لا غير. ومن زاد على ذلك فهو السلكوط الكبير.

قال عليه الصلاة والسلام: اطويئ لمن كان قيله تذكراً، وصمته تفكراً، ونظره عبراًه (١) أو كما قال عليه الصلاة والسلام.

ولا ينبغي للفقير أن يتكلم في شيء من غير ضرورة، وإن أتته الضرورة فليتكلم قليلاً لأن الكلام طبع النفس، وما دامت متكلمة فهي حاكمة على الروح، فإذا صمتت وصار عندها الصمت طبعاً علمنا أن الروح حاكمة على النفس، والروح متكلمة في ذلك الموقت، ومعنى كلامها: أن تأخذ العلم عن الله، ولا منعها قبل ذلك من العلوم إلا الطبع البشري مثل الكلام وغيره. فالروح محل العلوم الربانية، والنفس محل الجولان في الأكوان الخالية. فالناظر إلى الأكوان بغير اعتبار كالملقى في الفيافي والقفار. ولا ينبغي النظر إليها بغير أن يراها صنعته، واختراعات قدرته، وأسرار إرادته ـ سبحانه وتعالى ـ، وأنه قال لها: «كن فكانت، وإذا أراد زوالها أسرع من ذلك زالت، فيستدل بذلك على فقره وفاقته، واضطراره إليه ـ سبحانه \_، وأنه إذا أعطاه قصد أن يهلكه أو يسلط عليه شيطاناً يطرده من رحمته، ويشغله بشهوات نفسه، وهذا نظر أهل الدليل والبرهان.

وأما نظر أهل العيان ـ نفعنا الله ببركاتهم ـ فقد دلهم العلم به ـ سبحانه ـ على رؤية المعاني الطيبة الصافية النورانية ، الروحانية ، الموصوفة بالقدرة ، والإرادة ، والعلم ، والحياة ، والسمع ، والبصر ، والكلام ، وغير ذلك مما يناسب كلاً من الصفات العالية ، والأسماء . فما زال بهم النظر المعنوي ، والغيبة عن الأراني ، حتى رقت بصيرتهم ، وشهدت حقيقة سريرتهم ، ففنوا عن توهم غيره ، وبقوا به ـ سبحانه ـ لا بهم ، فسبحان من خصهم بهذا المقام الشريف .

اللهم لا تحرمنا يا مولانا! ما أعطيتهم، إنك سميع مجيب.

### ولنرجع لما بقي من هذا المعنى:

وينبغي للفقير الصادق أن يشتغل بمراعاة قلبه مع الأنفاس واللحظات، حتى يذوق حلاوة محبة ربه. ولا ينبغي له أن يتكلم إلا على الله، ولا يسكت إلا على الله، حتى يصير كلامه بالله، وصمته بالله، فإذا تكلم بعد هذا قال صواباً.

<sup>(</sup>۱) رواه أبو القاسم الشافعي في تاريخ مدينة دمشق، ذكر من اسمه أبو عبد الله برقم (٨٦٥٥) [٢٧/ ٤٢] رهو من كلام عيسى بن مريم عليه السلام وأورده ابن كثير في التفسير، قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِى خَلْقِ ٱلنَّــَــُـنُوْتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَغِ ٱلْيَبِلِ وَالنَّهَادِ ...﴾ [البَقَرَة: ١٦٤] [1/ ٤٣٩].

### [عدم مطالبة شيخه بنقله من حال إلى حال]

ومن أدب المريد: ألا يطلب من شيخه أن ينقله من حال إلى آخر إلا إن أمره
 به، فلا ينبغي له أن يتأخر عنه، فإذا تأخر حرم أيضاً.

وانظر إلى الذي تأخر عن ما أمره به الشيخ أبو يزيد ـ رضي الله عنه ـ كيف حرم، حيث قال له: احلق لحيتك ورأسك، وانزع ثيابك، وعلق في رأسك مخلاة معمورة بالحوز، وطف في الأسواق التي تعظم فيها نفسك، وناد بأعلى صوتك على الصبيان، وقل لهم؛ من يصفعني أعطه جوزة!، والتقدم والتأخر لشيء من غير إذن الشيخ كله سوء أدب.

وبالجملة: من طلب الدخول في حال من الأحوال بغير إذن شيخه فلا يرى في ذلك خيراً قط، ولا بد للنفس في سيرها أن تتعشق في أمور كثيرة، فتارة تتعشق للتجريد، وتارة للأسباب، وتارة لتلاوة القرآن، وتارة لتدريس العلم، وتارة للسياحة، وتارة للحج، وتارة للجهاد، ولا يناسب للمريد أن يتبعها إن قلد بها عالماً ربانياً، فانياً باقياً، إذ ليس له عليها حكم، ولا له تصرف فيها.

والمريد مع الشيخ كالميت مع الغاسل، وكذلك كان الصحابة ـ رضي الله عنهم ـ مع النبي ﷺ: كان أهل التجريد منهم ـ رضي الله عنهم ـ لا يطلبون منه ﷺ الخروج منه والدخول في الأسباب، وكذلك أهل الأسباب لا يطلبون الخروج منه والدخول في التجريد. وهذا هو الغالب ـ والله أعلم ـ. ومن طلب منه شيئاً وأمره به كان لا يخرج عنه. إذ لا يأمر ﷺ إلا بالحق، والحق أحق أن يتبع. فكان أهل الأسباب مشتغلين بمسببها لا بها، وكان أهل التجريد أيضاً مشتغلين بالله عن التجريد، وعن كل ما سواه، وبهذا صاروا ـ والله ـ رجالاً. وكانت أسبابهم وتجريدهم، وأحوالهم، وأقوالهم، وأفعالهم، كلها عبادة. والمريد إذا أراد قضاء حوائجهم فليضمرها في قلبه، وينزل نفسه عند الشيخ منزلة العبد المملوك المطيع لسيده، فلا يرجو من سيده شيئاً سوى خدمته، ولا يلتفت لشيء آخر، فمن هذا حاله وصل إلى الله بنفس ما تحصل هذه الحالة، وتقوم حوائجه بالله، ولا منع الناس من الوصول إلا عدم صدقهم في عبوديتهم لله لا غير.

والتردد يقطع الطريق بصاحبه، وقد سألني بعض الإخوان رضي الله عنهم ذات يوم، قال لي: ما حقيقة الخصوصية؟

قلت له ـ بتوفيق من الله ـ: حقيقة الخصوصية الصدق في العبودية من غير تردد. وهذا ظاهر، إذ كل من صدق في عبوديته كان عبداً لربه، ومن كان عبداً كان حراً.

قلت: والصدق في العبودية أن يكون عبداً بلا علة.

واعلم أن الشيخ يوصل إلى الله في الأسباب، ويوصل إلى الله في التجريد، ويوصل إلى الله قي التجريد، ويوصل إلى الله تارة بمحض كرم الله، بلا واسطة الأسباب، وهذا بحسب صدق المريد.

فمن جاء صادقاً رجع في الحين مرشداً. لأن الصدق سيف الله، ما وضع على شيء إلا قطعه.

والفتح بحسب الصدق، وهو في الحقيقة من الله، والشيخ واسطة بينه وبين الله، ولا يصير واسطة حتى يكون ظاهرُه عبودية محضة، وباطنه حرية، يقابل العبيد بظاهره، ويمدهم بباطنه، فيأخذهم، ولولا ظاهره ما عرف باطنه، ولولا باطنه ما عرف ظاهره، ولكان مثل عامة الناس، فافهم،

# [الاكتفاء بعلم الله تعالى فيما ينفق]

90 - ومن أدب المريد مع الله تعالى: الاكتفاء بعلمه - سبحانه - في كل ما ينفق على شيخه وإخوانه، أو غير ذلك. ولا يقصد بذلك شهرة، ولا ثناء من الخلق، ولا غير ذلك ولا من شيخه أيضاً - إن كان كامل الصدق -، والصادق الضعيف مثلي يحب مدح الشيخ له، ويبغض ذمه له، ولذلك يفرح عند إظهار المودة له، ويحزن عند فقدها، وهذا حال محمود، لكن فوق هذا مقام أعلى منه وأحلى، وهو إذا أنفق الدنيا بحذافيرها لا يرى لذلك مزية. وإن قدم على الشيخ بلا شيء أيضاً ينفق حاله لأنه ينظر لله، ولصفاء سريرته. وهذا ليس ببخيل إنما هو مع مراد مولاه، إن وجد الدنيا بحذافيرها أنفقها ولا يبالي وإن لم يجد ما ينفق فلا يبالي.

وقد زلّت أقدام الكثير في هذا الباب: إن وجد ما ينفق فرح، وقدم على الشيخ، وإن لم يجد حزن، وانقطع عن الشيخ،

وقد قال شيخنا مولانا العربي الدرقاوي الشريف الحسني ـ رضي الله عنه ـ يوماً . لبعض إخواننا أهل غمارة ـ بارك الله فيهم وفي غيرهم من الإخوان ـ حيث علم منهم هذه العلة، قال لهم: أنتم ائتونا لله، ونحن نقبلكم لله، ليحصل الذكر الخالص من الجهتين.

فليحذر المريد الصادق من هذا الباب جهده، وليراع قلبه، فإن أحس من نفسه شيئاً من هذا فلينفق خفية حتى لا يعلم أحد من ذلك سوى شيخه، إذ لا ينبغي له أن يخفيها عنه، وإن رأى منها وقوفاً مع ذلك فلينفق على الشيخ خفية، لأجل إخلاص نفسه من هذه العلة، وإن أراد ذلك فلينظر أخاً له صادقاً في محبته، فقيراً، حقيراً، ذليلاً، ليس عنده ما ينفق، ويدفع له ذلك ويأمره بوصولها إلى الشيخ، ولا يخبر بها أحداً، ولا يطلع أخاه على إخلاصه فيها، بل يقطع البواقي، ولا يقول للشيخ: هذه كرامة فلان الفلاني،

إلا إذا قالها له أخوه، وينبغي له أن لا يأمره بإعلام الشيخ أنها له إن كان طالباً الإخلاص، فإن دام على هذا وسكنت نفسه للإخلاص فليتخلص من إخلاصه لله، إذ ما من مقام إلا ويحتاج للتبري من الحول والقوة، وإلا فهو حجاب على صاحبه.

وإذا علم من نفسه الإخلاص أظهر الإنفاق ظاهراً بالفقراء، لأن الفقراء الغالب عليهم الاقتداء بأحوال بعضهم بعضاً، لا سيما هذه الأحوال الحميدة، التي هي السخاء، إذ هي من أثقل ما يكون على النفوس، فكثير من الناس يموت ولا يعطي شيئاً من الدنيا، وكثير يموت ولا يعطي شيئاً من نفسه لتنزل بين الأقران ولو ساعة في العمر، أو تفتقر، أو تجهل، أو غير ذلك، ويسخى بالدنيا إن كانت عنده. وهذا الواجب على الشيخ من طريق التربية أن لا يقبل منه الدنيا سوى نفسه. كما أن الذي يسهل عليه ذل النفس ولم يستطع أن يعطي الفلس، فالواجب على الشيخ أن لا يقبل من ذله إلا فلسه. إلا إن علم منه المنع في نفسه أو فلسه، فليأخذ منه ما سهل.

قالت الناس: «نتف من الكلب ولا يغدي سالم»، أي: لا يرجع سالماً، وربما إذا دام حاله على هذا زاد له الله.

### ولنرجع للذي أردناه:

وينبغي للصادق السخي الذي صار طبعه السخاء، إن علم من نفسه الركون للسخاء لا غير أن يظهر البخل، ليتخلص من العلل الخفية \_ كما قلنا قبل \_ حتى يتخلص من كل حظ نفساني ظاهراً كان أو باطناً. والعلل الباطنية هي أصعب ما يكون، ولذلك قيل:

#### ومداواة ما يخفئ صحب علاجه

وإذا انتهى الفقر في الإخلاص يكون كما كان، ولا يعرف أحوال المخلص إلا المخلص مثله.

واعلم أن أحوال المخلصين كأحوال الصبيان، لا يرجون على فعلهم المليح مدحاً، ولا على فعلهم القبيح ذماً، بل أهل الإخلاص أكرم من ذلك، فعبادتهم كلها موافقة لما تجري فيه رياح الأقدار، فهم كالغصن الرطب الذي يميل مع الأرياح السبعة كيفما تحركت، ولا يرده إلا الريح الغالب على الآخر. وهذه هي الفطرة الحقيقية التي هي عن علم. بخلاف فطرة الصبيان، لأنها لا علم لهم بها، وذلك لغلبة وصف الروح على النفس، فالعلم يحمله العقل، والعقل ليس عندهم منه شيء، أعني عقل التمييز، وهذا هو العقل لا غيره، فعقل الصبيان غالب عليه وصف الروح، وعقل الشبان غالب عليه وصف الروح، وعقل الشبان غالب عليه وصف النفس، حتى يرد نفسه عن هواها، فحينتذ يصير عقلاً كاملاً، وأما إن لم يرد نفسه

عن هواها فهو ناقص، وهو المسمئ بعقل التمييز في الجملة. وعلى هذا العقل يكون الحساب، ويجب التكليف، ولا يزال صاحبه يرد نفسه عن هواها بالعلم ونور العقل حتى تصير النفس كاملة العلم والعقل؛ فحينئذ تقبل الحقائق الربانية، والأسرار القدسية، وذلك بعد رجوع على الفطرة المحضة الأصلية، وهي الفطرة التي فطر الأرواح عليها من العلم بأسرار الربوبية، والقيام بأدب العبودية، فافهم.

#### والقطرة تنقسم على ثلاث:

قطرة مجازية: وهي فطرة عامة الناس، في حال خروجهم من الأرحام إلى البلوغ.

وقطرة وهبية: وهي المجاذيب، وهي التي تنزل بهم بعد خروجهم من الفطرة المجازية. ومنهم لا تفارقهم من أول قدم، وهي من فطرة إلى فطرة.

وفطرة اكتسابية: وهي فطرة الكمل من أولياء الله تعالى ـ نفعنا الله ببركاتهم أجمعين ـ يخرجون منها ثم يرجعون إليها على يد شيخ عارف، ولا يقدر أحد أن يرجع إليها من غير شيخ قط، إلا نادراً.

واعلم أن الخروج من الفطرة الأصلية له شيوخ - أي: أسباب عديدة - وهم الوجود وما فيه، إلا أقل القليل منه. وأما الرجوع إليها فشيوخه من أقل القليل. وذلك القليل هم أهل الله الممخلصون نفعنا الله ببركاتهم. وأما غير المخلصين وإن كانوا علماء وصالحين؛ غايتهم يحوشون الناس إليها، ولا يمكنهم فيها كل التمكين، لأن التمكين في الفطرة مقام لا يمكن التعبير عنه باللسان، ولا الجولان فيه بالفهم والعقل، وتصاوير الظنون، وتخييل الأفكار، وهذا كله منزه عنه.

فكلهم من سر هذا النبي الكريم شربت بواطنهم، ومنه تأدبت ظواهرهم، ومن سره ـ عليه أفضل الصلاة والسلام ـ وجدت أجسامهم وأرواحهم، وكذلك سائر الموجودات، الملكية والملكونية، فكل من تحقق بسره وغاية قدره، رأى صورته الشريفة في نفسه، وفي سائر الكائنات، وهذا هو القرب التام.

ومن هذا المعنى قال بعضهم ـ رضي الله عنهم ـ: من زعم أن محمداً على قد مات فقد كفر.

وقال آخر: والله لو حجب عني رسول الله ﷺ طرفة عين أو أقل من ذلك ما عددت نفسي من المسلمين.

وقال آخر: «يزعم أصحاب مولانا محمد ﷺ أنهم خصوا به دوننا، والله لنزاحمنهم فيه حتى يعلموا أنهم خلفوا رجالاً بعدهم» أو كما قال.

وهذا القرب قرب المعاني، وهو القرب الحقيقي، ولا فرق بين الصحابة ـ رضي الله عنهم ـ ومن هذا حاله سوئ رؤية جسده الشريف، كرجل لا حد لجماله، وأظهر للناس من حسنه طرفاً وستر الباقي، هذا مثال خرجناه لأهل الذوق، والأمر أعظم من ذلك فافهم، وعليك بالأدب تنل من سره العجب.

## [عدم اعتماد المريد على شيء دون فضل الله ورحمته]

۷۷ ــ ومن أدب المريد: أن لا يعتمد على شيء دون فضل الله ورحمته، وإن كانت له علوم وأحوال، ومقامات، وكرامات، وأسرار لا تعد ولا تحصى. إذا وقف مع شيء من ذلك، حجبه عن الله سبحانه وتعالى، أحب أم كره.

وينبغي أن لا يرى نفسه مع الله في حال من الأحوال، سواء وافق الشرع، أو لا. إذ لا بد من تجلي الظلمة، وتجلي النور، وليتميز سير السائرين.

فالصادق العالم لا وقوفَ له مع شيءِ سوى مولاه. والصادق الجاهل يفرح بحال النور، ويحزن (بحال) الظلمة، وذلك لجهله بالمتجلي سبحانه، والتجليات هي التعرفات.

#### فالحق تعالى أبداً يتعرف لعباده:

قمنهم: من يعرفه في الشرائع، وينكره في الحقائق.

ومنهم: من يعرفه في الحقائق والشرائع، وهو الذي لا يشغله عن الله شاغل.

ومنهم: من يجهله في الحقائق والشرائع، ولا يشغله عن نفسه شاغل.

والعارف الكامل محزوم مع الشرائع ظاهراً، عارف بالله في الحقائق والشرائع.

فإذا وردت الحقائق قال: هذا تجلي اسمه «القاهر، العدل»، وإذا وردت الشرائع، قال: هذا تجلي اسمه: «الكريم، اللطيف». وهو مع المتجلي لا مع التجليات.

ومرادنا بالحقائق: التعرفات الجلالية.

ومرادنا بالشرائع: التعرفات الجمالية، لأن التعرفات الجمالية فرق، والنفس فرق تحب ذلك. والتعرفات الجلالية جمع، والروح جمع تحب ذلك. لأن النفس والروح مثل زوجتين عند الرجل، وهو [الرجل] القلب، فإذا مال للواحدة منهما هجر الأخرى، وإذا هجرها كرهته، فإذا هجر النفس لا يعمل لها إلا ما تكره حتى تموت أو تنطلق منه، وموتها أحسن، تقول الناس؛ جز على قبرها ولا تجز على دارها.

والحقائق هي الثقيلة على النفس، وفي الظاهر تنقسم الحقائق على قسمين: حقائق مباحة: وهي مرادنا.

وحقائق مكروهة محرمة لا يقع فيها إلا أهل النفوس الأمّارة. وإن وقع الصديق في شيء من ذلك تولاه مولاه إما بتوبة ظاهرة، وهو أن لا يعود أبداً إن كان من أهل الخدمة، وإما بتوبة باطنة، وهو أن لا يعود لرؤية سواه ـ سبحانه وتعالى ـ أبداً، إن كان من أهل النظرة، وهذا مرادنا بهذا حيث قلنا.

## ولنرجع إلى ما كنا بصدده الاعتماد على الله دون شيء سواه، فنقول:

لا يصح الاعتماد على الله وحده إلا بعد القيام بالشرائع، والقيام بالحقائق والشرائع لأهل الحقائق، وإلا فلا. فالاعتماد على غير هذا الوجه كمن يبني على الماء.

وإذا حصل الاعتماد على الله بالقلب، لا بد أن يظهر أثره في الجوارح، وهو الأعمال الصالحات. وبقدر الاعتماد تتنوع الأعمال في الظواهر، فإذا حصل الخوف من الله انقهرت النفس عن المعاصي، وإذا حصل الرجاء قامت للطاعة، وإذا حصل التوكل قامت للزهد، وإذا حصل الحب قامت للورع، وإذا حصل الرضا قامت للحلم، وإذا حصل الحياء قامت للتواضع، وإذا حصل اليقين قامت للسخاء، وإذا حصل العلم قامت للأدب، وهو أفضل سائر المقامات.

فعليك بالعلم والأدب، فإن سائر المقامات تطلبك وتعشقك، ولا ترتاح إلا إذا وصلتك، والسلام.

#### [كيفية إنفاق المريد للرزق من مال وغيره]

۵۸ ـ ومن أدب المريد الكامل إن كان له فتوح ـ أي: إتيان رزق في داره إن كان له دار ـ وإلا ففتوحه وقت اضطراره لا غير، فإن كان ممن له دار وأهل وإخوان مثلاً، وكان عنده قوت ثلاث، أو شهر، جاءه في دفعة واحدة، فليجعله لله، وليطعم به كل من جاء محتاجاً. وإن قالت له نفسه: احتل على هذا، فلا يسمعها، وليزد على يديه.

ولا ينبغي له أن يزيد الفتوح على الفتوح، بل الواجب عليه إخراجه قبل دخوله إليه، فإذا تغافل حتى دخل فلا بد من ركون النفس إليه، وإن ركنت إلى الشيء فلا بد من طلبها لشيء آخر، وإن لم يبنّ الفقير حتى أعطاها ما طلبت قامت للتدبير، وإذا قامت للتدبير فتنته. والفتنة أشد من القتل. إلا إن كان هذا الفقير غائباً عن الداخل والخارج والزائد، وإنما يتولى ذلك من يقوم بأمر داره أو زاويته. فمثل هذا لا يضره الادخار لأنه مأمون من فتنة التدبير والاختيار الناشئة من كثرة الادخار:

## فما منع الناس من الأسرار سوئ التدبير والاختيار

وسببه طلب الزيادة، ولو حصلت القناعة لسقط التدبير، ولو سقط التدبير لجاءت الفكرة بالعلوم، والفكرة واحدة إن اشتغلت بها النفس أخذتها وتاهت بها في شهواتها. وإن أخذتها الروح ملكتها وتاهت في شهواتها وهي الوصول. والفكرة هي السر المخصوص به العقل، لا يعطيه الله إلا لمن أحبه. وبها يكمل العقل، ويصير عقلاً، وبها تعرف النفس قدرها، وبها ينكشف للروح أمرها، وهي من سر الإدراك.

### ولنرجع للذي أردناه:

واعلم أنه لا ينبغي للمريد الصادق أن يدخل الفتوح على الآخر كما قلناه. ولا ينبغي له أن يزيد على الكفاية في الوقت، وقدر الاحتياج للصادق أولى له من كماله إذ فيه من الأسرار ما لا يعبر عنه، لأن الحس ضد المعنى.

ما يزداد للصادق في الظاهر ينقص له من الباطن ولو كان في غاية الوصول. ولا يصلح هذا ـ أي الزيادة على الكفاية ـ في الوقت، إلا لشيخ عارف، يأخذ من يد الله، ويعطي لله، ومع هذا إذا كان مشهوراً بالزيادة للعام والخاص. وأما إذا كان لا يعرفه إلا الخاصة، فالواجب عليه التمسك بالفاقة أبداً سرمداً، لأنها حال مولانا رسول الله عليه وهو أولئ بحالة كل أحد إذ هو الخليفة، وقد كان مولانا رسول الله علي يعرفه الخاص والعام، وكان لا يدخر شيئاً لغد، وحاله مشهور ومعلوم، لا يخفئ عن العامة فضلاً عن الخاصة.

العجب ممن يدعي التمسك بالسنة المحمدية وهو يهتم من الرزق، ويخاف من الفقر!

وقد قلت لبعض الإخوان: الفقير الذي يخاف من الموت والفقر فليس يفقير.

رينبغي للفقير الصادق أن يفتح على نفسه كل يوم وليلة خمسة أبواب:

الأول: القناعة بما هو أسهل.

الثاني: التوكل على الله.

الثالث: الإيثار بالقليل وبالكثير.

الرابع: السخاء بما عنده.

الخامس: ترك الطمع لما في أيدي الناس.

واعلم أن من سدّ باب الفقر على نفسه فقد سدّ باب الذل. ومن سدّ باب الذل فقد سدّ باب الدر ومن سدّ باب الوحشة من العز. ومن سدّ باب الضيق فقد سدّ باب التوسيع، ومن سدّ باب الوحشة من المخلق فقد سدّ باب الأنس بالله. ومن سدّ باب الجوع فقد سدّ باب الشبع، ومن سدّ باب الصمت فقد سدّ باب الكلام.

والأشياء كامنة بأضدادها، ولا يعرف هذا إلا أهل العلم بالله.

وأما ساداتنا أهل الظاهر ـ نفعنا الله ببركاتهم ـ لا يعرفون إلا الصلاة والصوم، والتلاوة، والحج، والذكر اللساني، وغير ذلك مما هو ظاهر. وأما تصفية النفوس من الأدناس لمعرفة مالك الناس ـ سبحانه وتعالىٰ ـ فلا يعرفونها ولذلك صاروا جهالاً بحقيقة المعرفة موت النفوس وذهاب عالم المحسوس ـ وهذا لا يكون إلا على يد عارف بالله حق المعرفة، وإلا فلا سبيل له، وإن حضر شيخ التعليم؛ لأن شيخ التعليم وشتان ما بينهما، التعليم يوقفك على الحدود، وشيخ التربية يدخلك حضرة الشهود، وشتان ما بينهما، فافهم.

# [لزوم المريد لبابين من أبواب اليقين]

ومن أدب المريد الصادق: أن يلزم بابين من أبواب الله العظيم، الذي كل من قصدهما دخل في ساعة واحدة، وهي: الثقة بالله، والاكتفاء بعلمه سبحانه وتعالى. فمن وجد في نفسه هاتين المزيتين، فليعلم أنه من أكابر أهل الله \_ نفعنا الله ببركاتهم -.

وينبغي لطالب الإخلاص أن يريض نفسه عليها أكثر مما يريضها على كثير من أنواع العبادات.

وقد يظهر لي ـ والله أعلم ـ أن كل عبادة خالصة راجعة إلى هذين الأمرين. فإن كانت العبادة نازلة عليهما فهي لله خالصة، وإن كانت خلاف ذلك فالإخلاص بعيد، فمن وثق بربه لا يلتفت للرزق، ومن اكتفى بعلمه لا يلتفت للخلق. فإن كان هذا في الفقير فهو محبوب عند الأمير وهو الملك القدير.

والله ما قطع كثيراً من السالكين عن سيرهم سوى هم الرزق، وعدم الاكتفاء بعلم الحق، فكل من اكتفى بعلمه وثق بربه، من الفقراء الطالبين للغنى في الذات حصلوا على مقصودهم في الحين، وتفيض عليهم العلوم حتى تكل عنها الفهوم، كما كلت فهوم موسى عليه السلام - عن علم الخضر - عليه السلام، وذلك دليل خصوصية الخضر عليه السلام لقول مولانا مخبراً عن حاله: ﴿وَعَلَّنْنَهُ مِن لَّدُنَا عِلْمًا﴾ [الكهف: ٦٥]، ومن عليه السلام لقول مولانا مخبراً عن حاله: ﴿وَعَلَّنْنَهُ مِن لَّدُنَا عِلْمًا﴾ [الكهف: ٦٥]، ومن أجل ذلك تواضع له نبي الله سيدنا موسى على نبينا وعليه أفضل الصلاة والسلام مع جلالة قدره، وارتفاع أمره عند ربه، حتى قال له: ﴿هَلَ أَتَبِهُكَ عَلَىٰ أَن تُعَلِّمَنِ مِمّا عُلِنْتَ وَالْكَهُف: ٦٦].

وهذه مزية عظيمة لا يشك فيها إلا جاهل بها، ولكنها لا تقتضي التفضيل على الرمالة والنبوة.

وأما على أهل الولاية، فإنها تقتضي التفضيل لا محالة، لأنها خصوصية زيادة على مطلق الخصوصية، إذ كثير من الأكابر لم يعطوا هذا العلم تفصيلاً، وإن كان سائر أهل الفناء أعطوه إجمالاً. لكن التفضيل إنما هو لمن أعطيه تفصيلاً، وهو من طريق الأحوال أعني من طريق الجذب، لا من طريق السلوك، فهو في الشريعة الظاهرة التي حدها العقول المعقولة منكور. وفي الشريعة الباطنة التي خرجت عن طور العقول مقرور، لأن شريعة أهل الفناء في الذات حقيقة لغنائهم عنهم، وعن توهم ما سوى الله تعالى، وهي في الحقيقة على وفق الشريعة الظاهرة، فالإنكار الذي وقع على فاعلها من جهة الظاهر، والحكم للظاهر على الباطن، قال عليه الصلاة والسلام: «أمرت أن أحكم بالظاهر والله يتولى السرائر»(۱).

<sup>(</sup>۱) أورده العجلوني في كشف الخفاء، الهمزة مع الميم، حديث رقم (٥٨٥) [١/ ٢٢١] والهروي في المصنوع [١/ ٣٢١].

فافهم قوله ـ عليه الصلاة والسلام ـ: «والله يتولئ السرائر» لا سبيل للتسبب فيها لأنها وراء العقول، وهو أمر خارج عن العبودية، وإلى ذلك أشار الخضر عليه السلام بقوله: ﴿إِنَّكَ لَن نَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا﴾ [الكهف: ٦٧].

أي لأن هذا الذي طلبته وراء الفهوم والعقول، التي هي من صفة العبد. فالشرائع أمر ظاهر، والحقائق أمر باطن. والباطن لا سبيل للعبد عليه إلا بمحض الكرم، وإن كان للحقيقة شرائع ظاهرة، لكنها منكورة عند أهل الظاهر، وفاعلها في الحقيقة مأخوذ عنه، لكونه محكم عليه بحال أهل الحقيقة وهو لا يشعر. ولا يزال هكذا حتى يفتح الله عليه بالعلم به. فيرجع عليه عقله ونفسه؛ فيصير حاكماً عليهما بالعلم بالله، فتراه عاقلاً ولا عقل، ونفساً ولا نفس، فإذا رأيته في الشرائع قلت: عبداً، وإذا رأيته في الحقائق قلت: حراً، فافهم.

# [عدم خلط التجريد بالأسباب]

7. ومن أدب المريد الصادق: \_ الذي هو صاحب التجريد \_ أن لا يخلط تجريده بالأسباب قبل الرسوخ والتمكين في الفناء، فإن فعل ذلك فقد انحط من رتبة القرب إلى رتبة البعد، لأن التجريد مقام أهل المحبة، والأسباب مقام أهل الخدمة، وكل من رجع للأسباب قبل فنائه ما رجع إلا بإذن نفسه، ولا يجيء منه شيء لأنه ظهر كذبه، تقدم للجهاد وهرب من العدو حيث رآه، والتجريد مز على النفس ثقيل عليها، لا تستطيع أن تراه في غيرها، لا سيما تفعله في نفسها، والله إذا لم تكن الرجلة الكبيرة ما حصلت منه قليلاً ولا كثيراً.

والتجريد لا يصدق على المرقعة فقط، بل التجريد كل ما هو ثقيل عليها فيما هو مباح، إذ كل ما يثقل عليها هو صلاح للقلوب، وبصلاح القلب يكون القرب، وهذه الطائفة المدار عندها على صفاء القلوب لا على صفاء الجوارح، لأن القلب إذا صفا من الدنس صفت الجوارح، قال على الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله، ألا وهي القلب». فافهم،

ولا ينبغي للفقير أن يرجع عن التجريد قبل صفاء قلبه، وصفاء قلبه هو تمكنه من الفناء، ورجوعه للبقاء بشهادة شيخه، أو أهل الفن له، إذ في الرجوع عنه قبل الصفاء مذلة كبيرة بين أهل التجريد وأهل الأسباب. فلا يقبل أسبابه أهل الأسباب لأن الله عالم بأحوال عباده، والله تعالى هو المتجلي في كل شيء، وكذلك أهل التجريد إذا رجع إليهم بغير صدق أنكروا حاله كما قلناه في أهل الأسباب، ولا يقبلونه ويقرونه إلا إذا رجع بصدق الإخلاص لله.

وأما المتجرد الذي ينزل للأسباب بعد إخلاصه وصفاء قلبه لتستر تجريده، واتساع نظره في معرفة ربه، فهو الذي يقره هؤلاء وهؤلاء، لأنه بالله في هؤلاء وهؤلاء، ولي هو بنفسه.

واعلم أن الولي الكامل إذا رأيته في التجريد فهو في الأسباب، فلا أسباب له ولا تجريد، فتجريده: مطالعة المعاني، وأسبابه: الأدب مع المعاني في الأواني.

هذا هو تجریده، وهذا هو أسبابه، ولا تظن خلاف ذلك، ولا تكن جاهلاً بأحوال الكاملين.

واعلم أن من الواجب على السائر لحضرة الله تركه السبب إن أراد الدخول من باب التجريد، وإن أراد الدخول من باب الأسباب فليأخذ من الدنيا ما لا بد منه، ولا يكن كعامة الناس، ولا يقرب من حالهم، فسببهم خارجٌ على الكتاب والسنة، وذلك لشدة حرصهم، والحرص على الشيء من الاعتماد عليه، ومن اعتمد على غير الله تعالى في شيء دنياوي أو أخراوي فهو مشرك. والأسباب الموافقة للكتاب والسنة يكون بها الزيادة لله لا محالة، لأنها من العبادة.

وأسباب أهل زماننا لا يقرب بها أحدٌ إلى الله إلا قليل، وذلك لخروجها عن الكتاب والسنة كما ذكرنا.

وبالجملة: رفض الدنيا من القلوب وترك التسبب فيها بالجوارح فرض عين على طالب الوصل، سواءً دخل من باب التجريد أو من باب الأسباب. أما التجريد فهو أولئ وأحرى، فإذا تسبب ولو قليلاً قدح في مقامه لأنه مقام تجريده، والتجريد حال أهل الصفة من أصحاب مولانا رسول الله على، ومقام أهل الصفة أعلى سائر المقامات ـ رضي الله عنهم ـ.

واعلم أن ترك التسبب مع تعلق القلب بالله تعالى عبادة كبيرة من غير عبادة، وإن كان صاحبه لا يقوم إلا بالفرض، لأن الأسباب تشغل القلب عن الله لا محالة وإن قلت. وشغل القلب بالقليل هو الكثير، لأن القلب واحد لا يقبل إلا الواحد. فإن شغلته بما هو أهل له وهو الله عزّ وجل، فذلك قدره وشرفه، وإن شغلته بشيء آخر فقد جهلت قدره وقدر خالقه ـ سبحانه وتعالى ـ، والقلب هو الفكرة النورانية، العلامة، الدرّاكة، وهي سر العقل، والعقل سر النفس، والنفس سر الروح، والروح سر الله.

واعلم أن الفكرة من أشرف ما يكون، ومن ألطف ما يكون، ومن أرق ما يكون، وهي أصفى ما يكون قصاحبها الذي عرفها أو طلب معرفتها مهما التفت إلى شيء ما طارت من يديه، أحب أم كره. ولذلك قلت: لا ينالها إلا من لا شغل له ظاهراً ولا باطناً. فإذا وجد الصادق من يعرفه بها فليسمع له بقلبه وجوارحه، وليتهيأ لها كل التهيؤ، وليترك أسباب الدنيا كل الترك.

وإلى هذا الإشارة بقوله: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا إِذَا نُودِئَ لِلصَّلَوْةِ مِن بَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِذَا نُودِئَ لِلصَّلَوْةِ مِن بَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِذَا نُودِئَ لِلصَّلَوْةِ مِن بَوْمِ الْجُمُعَةِ: ٩]. فافهم.

لأن طالب هذا السر الذي ذكرناه كمن وجبت عليه الجمعة، وأتى إلى المسجد بعد أن توضأ، وتطيب، ودخل المسجد، هل يحل له الخروج منه للبيع والشراء؟ حرامٌ عليه؛ بالكتاب والسنة، وإن خرج سمي منافقاً، أو فاسقاً. وصاحب التجريد أعظم منه بكثير، لأن هذه الصلاة متصلة، وصلاة الجمعة منفصلة ساعة واحدة. وصلاة القلوب واجبة على المؤمنين كلهم من غير عدر لهم فيها، وهي مع الأنفاس واللحظات.

ومن اشتغل بها لا يشتغل بشيء سواها، ولذلك تكفل الله لأهلها بالأرزاق تكفلاً خاصاً لأجل هذا المعنى. ولولا اشتغالهم بها على الدوام لما تكفل الله لهم بشيء، كيف لا يتكفل لهم بالرزق وهم يطلبونه بالليل والنهار؟. والله ما تكفل لأحد حقيقة إلا لمن هياه سبحانه لهذه الحالة الشريفة، والعطية النفيسة.

انظر قوله جلّ جلاله: ﴿ وَأَمْرَ أَهَلُكَ بِالْعَمَلُوٰةِ وَاَصْطَلِيرَ طَلَيَّا لَا نَسْئَلُكَ رِنْقاً خَمْنُ نَزُنُقُكُ ﴾ [طه: ١٣٢]، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ لَلْجِنَ وَآلِإِنسَ إِلّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن زَنْقِ وَمَا خَلَقْتُ لَلْجُنَ وَآلِإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن زَنْقِ وَمَا خَلَقَ مُو الرَّزَاقُ ذُو الْقُونَةِ الْمَنْدِينُ ﴿ وَالسَالَ اللهِ عَلَى اللهِ فَهُوَ حَسَبُهُم إِنَّ اللهَ بَلِئُعُ أَمْرِيدٍ ﴾ [الطّلاق: ٣].

وأسباب مَن هذا حاله وإن وجدت فهي عبودية مستترة بالسبب، كما تسترت حرية مريم ـ عليها السلام ـ بالهز، فافهم.

واعلم أن منادي الصلاة ينقسم على قسمين: منادي الصلاة الحسية، ومنادي الصلاة المعنوية، وهي صلاة القلوب.

فمنادي الصلاة الحسية: معلوم، رخص الله في الآية يوم الجمعة لما فيه من الشرف، وفيه إشارة الجمع.

ومنادي الصلاة المعنوية: هو الشيخ، فلا يزال ينادي على الفقراء ويعشقهم في مولاهم ويحببهم له ويحببه لهم، حتى ينسوا نفوسهم وأهوالها، وحمولهم وأثقالها. ولذلك قال سيدي أبو مدين الغوث ـ رضي الله عنه ـ:

فيا حادي العشاق قم وَأَخْذُ قائماً وزمزم لنا باسم الحبيب وروّحنا

ولا يزال هذا الشيخ يلاحظهم بهمّته، ويهذبهم بأخلاقه، وينور قلوبهم بإشراقه، ولا يزال هذا الشيخ يلاحظهم بهمّته، ويحليهم بصفة الروحانية، حتى يتقوى حالهم، ويرق قلبهم، ويفيض وجدهم، ويكمل حبهم، ويعلو أدبهم، فيتركهم ومولاهم، فافهم.

وينبغي للفقير الصادق أن يسمع شيخه بقلبه وجوارحه، ليقرب عليه الفتح، ولا ينبغي له .أن يكون كالذين قالوا سمعنا وهم لا يسمعون.

وما طال الفتح على المريدين إلا لقلة الاستماع، لا غير. ولو سمعوا لفتح عليهم بنفس ملاقاتهم مع الشيخ من غير شك.

واعلم أن أساس كل وصف مذموم - بعد ملاقاة الشيخ - عدم الاستماع، ونرى الكثير يجتمعون بالشيوخ ولا يفتح عليهم، ويقولون: أين السر الذي كان عند الشيوخ، لا نرى اليوم إلا أقل القليل؟ وما علم هذا المسكين - مثلي - أن السر اليوم أقوى من الزمان السابق بكثير - والحمد لله على فضله وإحسانه -، ولكن غطاه قلة الاستماع. ولو حضر السماع لهذا المسكين لحضر الاتباع، ولو حضر الاتباع لحضر الانتفاع، والسمع هو المقرون بالامتثال، وإلا فلا. وعند الفقراء اليوم السمع هو سمع العلم وحفظه بالألسن. وأما شروطه وأحكامه فلا شيء، إلا أقل القليل. ولهذا لم تظهر الأسرار لكثير من أهل النسبة، جعلوا السمع عندما تشتهيه نفوسهم، وأما ما تكرهه فلا يلتفتون إليه ولا لمن يقوله لهم.

والصادق في طلب الله تعالى هو الذي يكون عند أمر شيخه، ونهيه، وعند سائر الخلق، وأهل الحق، ولا يرده على أحد ولا يتكبر عليه، ولا على أهله، لا سيما شيخه الذي أخرجه من الظلمات إلى النور.

وينبغي أن لا يتعدى نظره، إن شاء أقامه في التجريد، وإن شاء أقامه في الأسباب، وإن شاء سيره بينهما، وهو أعلم بما يليق بكل من جاء لحضرته الشريفة، إذ كل من جاء صغلم بأنه جاءه بإذن من الله مسبحانه وتعالى ورسوله على كما له الإذن من الله ورسوله. ولا يأتيه غالبا إلا من كان يقبل الخصوصية الكبرى والله أعلم ومثل الخصوصية الصغرى مثل علم الظاهر، ومثل تربية أهل الظاهر نفعنا الله ببركاتهم ومثل أوراد أهل الظاهر وغيرهم، فهذا كله لا يحتاج لإذن خاص، ولذلك أكدنا على هذا المريد الذي هو طالب الخصوصية غاية التأكيد، إذ هي شيء كبير. من لم يصدق البيع لا ينال منها شيئاً.

ولذلك قلنا غير ما مرة: لا ينبغي للفقير الصادق أن يزيد أو ينقص أو يفعل شيئاً بلا إذنه حتى يأذن له أو يحصل له الإخلاص، ولا شك أنه إذا حصل له، إذن لشيخه فيه، ولا يطمئن قلب المخلص بعد إخلاصه بشيء مثل إذن الشيخ. إذ هم إبراهيميون، وإبراهيم ـ عليه السلام ـ طلب الشاهد من الحس على المعنى ليطمئن قلبه. ولذلك قال: ﴿بَنَّ وَلَكِنَ لِيَطَمَهِنَ قَلْمَ ﴾ [البَقَرَة: ٢٦٠].

ولا ينبغي للفقير الصادق أن يطلب الإذن من شيخه في التربية، والزيارة، والزاوية، وغير ذلك، كل ذلك سوء أدب على الله، وعلى الشيخ.

ولا ينبغي له أن يطلب منه سوئ معرفة نفسه، فإذا عرف نفسه فقد عرف ربه، كما في الحديث الشريف. ومعرفتها هو أن تعرف وصف الروح من وصف النفس، ووصف الروح هو المحمود، ووصف النفس هو المذموم، أو تقول: وصف النفس هو العوائد والشهوات، ووصف الروح ترك الشهوات والعوائد. فإذا زالت الشهوات والعوائد انحاشت النفس لحضرة الروح، وصارت على طبعها.

ولا منع النفس من سرها على سر الروح إلا العوائد والشهوات. وبهذه العوائد والشهوات سميت النفس نفساً، بعد أن كانت روحاً روحانية، ربانية ملكوتية، عادت بهذا الطبع نفسانية أرضية ملكية. ومن أراد أن يفك سجنها ويطلق قيدها مهما ظهرت له صورتها تخلئ عنها، ولا يقنع بالعلم لأن العلم صيد والعمل قيده، ولا يحسب للصياد سوئ ما أخذ من الصيد. وأما الذي يراه في السماء وفي الأرض فلا يحسب عليه. وكذلك إن ظهرت له صورة روحه زاد إليها ولا يقنع بالعلم، وصورة الروح المحمود، وصورة النفس المذموم، وهذا هو معرفة النفس، ومعرفة الروح.

وأما الأعمال الظاهرة مثل الصلاة والصوم وغير ذلك فقد يقدر عليها الفقير بنفسه وغيره. وأعمال القلوب لا يقدر عليها بنفسه، وإنما يقدر عليها بربه، فإن كانت النفس حية يكون ثقيلاً عليها حاملة له رغماً على أنفها. وإن كانت ميتة كانت راضية بمحبة الله، راضية بوصف الحرية، فافهم.

## [عدم التعرض لملاقاة الجبابرة]

71 ـ ومن أدب المريد الصادق: أن لا يتعرض لملاقاة الجبابرة، وإن تعرضوا له، وقصدوا إلى داره، فالواجب عليه أن يفر منهم فرار الشاة من الأسد، وإن ألحوا عليه فليخرج من طاعتهم إلى طاعة الله ورسوله عليه، إذ كل من تعرض لهم فتنوه عن دينه، أو سرقوه، وسلبوه. ولا ينجو من ميل قلبه بجاههم ومالهم إلا الرجل القوي.

كيف يغتر الصادق بجاههم العاري ومالهم الفاني؟! فما الفقير الصادقُ الفقر، [إلا] وجاههُ الذل. وإذا دخل وصف الربوبية الذي بأيديهم على وصف العبودية الذي بيده أفسدوا له عبوديته، أحب أم كره، وإلى ذلك الإشارة بسر قوله سبحانه وتعالى: ﴿وَلَا تَرَكُنُوا إِلَى اللَّيْنَ طَلَمُوا فَتَكَسَّكُمُ النَّارُ ﴾ [مُود: ١١٣].

ومعنى «ظلموا»: بأخذهم وصف الرب وتركهم لوصفهم، وهذا والله من أعظم الظلم.

وأي نارِ أعظم من سلب القلوب من محبة المحبوب بعد اشتغاله فيها؟ لأنه لا يعرف العذاب إلا من ذاق الرحمة. فالفقير الجاهل يريد أن يستعز بعزهم لجهله بعز الله. ولو علم ما في الذل من العز لما طلب سواه، ولو علم ما في الفقر لله من الغنى لما طلب سوئى الفقر.

وهذا معنىٰ قوله سبحانه وتعالىٰ: ﴿وَمَا لَكُ مِن دُونِ اللَّهِ مِنَ أَوْلِيَآهُ [هُود: اللَّهِ مِن أَوْلِيَآهُ [هُود: الله من طريق إلا من العبودية. وأما إن جئتم من جهة الحرية فليس لكم إلا الذل في الدنيا والآخرة.

وهذا معنىٰ قوله سبحانه وتعالىٰ: ﴿ ثُنَّمَ لَا نُنْعَبُرُونَ ﴾ [هُود: ١١٣]. يعني: بوصف الربوبية. وانظر كل من هو عزيزٌ بنفسه تجده ذليلاً في عزه أبداً أحب أم كره. ومن هو ذليلً لربه فهو عزيز في ذله أبداً، أحب أم كره، فافهم.

واعلم أنه ما سكن إليهم أحد بجوارحه إلا وافتتن قلبه أحب أم كره، كيف؟ وهم عين الفتنة!. وكل من افتتن قلبه تشتت فكرته، وتخبل عقله، وكل من تخبل عقله نسي دينه سكنه النفاق، والمداهنة، والرياء، والطمع، والحسد، والبغض لأهل الله.

واعلم أن كل من رأيته يريد معرفتهم من المريدين لا غيرهم فاعلم أنه غاشً لنفسه. لأن أهل الرياسة نزلوا وصف الربوبية، والمريدين نزلوا وصف العبودية، ومن نزل وصف الربوبية قاهرة وصف الربوبية هو المالك لمن نزل وصف العبودية أحب أم كره. لأن الربوبية قاهرة للعبودية على كل حال. وهؤلاء نزلوا منازل الرب، والفقراء نزلوا منازل العبد كما قلناه.

قاقهم يا أخي ا وفر منهم جهدك، قبل إخلاصك، وبعد إخلاصك، ولا تشهر نفسك، والزم الخمول، ولا تنظر لمن تلقاهم من أهل الكمال؛ فإن الكاملين تجلّى

عليهم الحق سبحانه باسمه «العزيز» ظاهراً وباطناً، ولذلك يغلبون من نزل عندها ظاهراً فقط، لأن هؤلاء الكرام نزلوا فيها بالله، وغيرهم نزلوا فيها بنفوسهم. ولا يقهر صاحب القوة الحسية سوى صاحب القوة المعنوية ظاهراً وباطناً ـ كما ذكرنا ـ، فالقوة الحسية قوة مجازية، والقوة المعنوية قوة حقيقية، والحكم لصاحب الأصل على صاحب الفرع، لكن بشرط أن يكون صاحب الأصل مالكاً للأحوال، وإلا فيغلب لا محالة.

واعلم أنه لا يصحبهم إلا فقير جاهل، أو فقيه محب للدنيا والجاه، أو صالح لا شيء عنده من الاكتفاء بعلمه، أو عارف بالله مالك لسائر الأحوال، قاهر لهم، أحبوا أم كرهوا، وهذا والله قلَّ أن يوجد في زماننا.

فاحذر يا أخي من صحبتهم وصحبة المتصوفين الجاهلين، وهي أقبح منهم بكثير، وهم يخرجون من حضرة المشايخ وغيرهم يأخذون الكلام، ويمنعون نفوسهم من العمل، فتنطمس بصيرتهم، ويظهرون بالمشيخة وهم ليسوا من أهلها.

وسبب ذلك: حب الجاه والرياسة، والمال، وهذا من أعظم الهوى. فالله يعصمنا من الزلل، ويحفظنا من العلل، آمين.

فالجبابرة الغافلون، والمتصوفة الجاهلون هم الأموات المشار إليهم بقوله ﷺ: ﴿ لا تَجَالُسُوا الْأُمُواتُ فَتَمُوتُ قَلُوبُكُم عَيْلُ: من الموتئ يا رسول الله! قال: ﴿ المحبون للدنيا الرافبون فيها الله الله عَلَى من صحبهم مات قلبه.

ويليهم في طمس بصائر الناس القراء المداهنون، فصاحبهم لا يخرج من عندهم إلا معموراً بسوء الظن بعباد الله، والتكبر على الضعفاء المساكين، وترك «لا أدري» التي هي نهاية العلم.

وصاحب المتصوفة الجاهلين لا يخرج من عندهم إلا مملوءاً بالدعوى، والرضا عن النفس، والبدعة في الدين.

وأما الجبابرة الغافلون: فلا يخرج صاحبهم من حضرتهم حتى يكون متكبراً متجبراً على عباد الله، قاسي القلب غليظ الطبع، رافعاً لنفسه قوق رأسه، واضعاً لروحه تحت قدميه، معموراً بالطمع كل ما يرى يريد أن يأخذه لصاحبه.

ولما لقيت شيخنا الهمام، العارف بالملك العلام، سيدنا ومولانا العربي بن أحمد ـ الشريف المنيف ـ الدرقاوي، الحسني ـ رضي الله عنه ـ، ونفعنا ببركاته آمين ـ بحضرة

<sup>(</sup>١) هذا الحديث لم أجده فيما لدي من مصادر ومراجع.

فاس ـ حرسها الله من كل بأس ـ عام ستة وتسعين ومائة وألف، وقد أخبرني بفضل الله قبل قدومي عليه ـ رضي الله عنه ـ والسبب في ذلك أنه كان هناك مع إخوان له في شيخه، فانحرفوا عنه بعد موت الشيخ، وادعى كل واحد منهم بالدعاوي الكثيرة، ومن جملة الدعاوي أن جعلوا الشيخ منهم على وفق نفوسهم، وكان شيخنا ـ رضي الله عنه ـ ينصحهم، ويذكرهم، ويجلس لهم مع الباب الذي ينزل فيها البلاغي.

وكانوا \_ لطف الله بنا وبهم \_ لا يقبلون منه المشيخة، إلا أن كلامه كانوا يقرونه كثيراً لأن الحق لا يرده أحد. ولكن لما غلب الحسد على قلوبهم كانوا لا يسمعون منه شيئاً بقلوبهم، ولو سمعوا بالقلوب لانقادوا لحضرة علام الغيوب. قال تعالى: ﴿إِنَّا يَسَتَجِيبُ الَّذِينَ يَسَمَعُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٦]. فلما أيس من هدايتهم خرج يوماً بنية أن لا يعود إليهم، فبينما هو مار في بعض أزقة المدينة المذكورة وهو يقول في نفسه: هذا المريض الذي بين يدي عالجته بكل العلاج، إن كان للموت يموت، وإن كان للحياة يحيا، وقد تعذر من يصحبني في هذا الفن، يا رب.

قال ـ رضي الله عنه ـ: فإذا النداء من قبل الله تعالى يقول: «سيأتونك أهل هذا الطريق من البحار، ويخلقون لك من الحجار» فما بقي بعد هذا إلا أياماً قلائل وأنا عبد الله قدمت عليه بإذن ولي من أولياء الله تعالى، وذلك بعد أن تعلق قلبي بملاقاة القطب الكبير، وكنت أطلبه في كل سجدة، إلا نادراً. وكنت ـ والحمد لله ـ مشتغلاً بذكر الله، والصلاة والسلام على سيدنا ومولانا رسول الله على تالياً لكتاب الله عز وجل، معتزلاً بنفسي في الخلاء، مصلياً، قائماً، وصائماً. وكان ذلك الولي يحبني غاية المحبة، وكنت لا أرضاه شيخاً، فلما رآني تعلقت همتي بغيره. وأردت المسير إلى مكة لكون الناس يقولون: القطب الكبير هو بها، أبداً.

فلما علم مني هذا الولي ذلك، قال: يا أخي! هو بفاس، عليك به، وهو فلان الفلاني، فقصدته في الحين مسرعاً، فوصلت لقاس، وسألت عنه، فلم أجد له خبراً، فلم أزل أفتش وأسأل حتى وصلت إلى باب داره، ونقرت الباب. وخرج إلي ـ رضى الله عنه ـ مسرعاً، فقبّلت يده الكريمة، وطرفه الشريف.

فقال لي: من أين جئت؟

قلت له: يا سيدي! من البحر.

فقال: من أين البحر؟

فقلت: من جبل أشقر.

فقال: ما تريد عندنا؟

فقلت: أردت أن أكون ببركاتك سلطان الآخرة.

فقال: أعطيناك سلطنة الدنيا والآخرة، فدخل مسرعاً لداره. وقال لي: ادخل، فإن مثلك لا يترك خارج الدار، فأدخلني ورحب بي، وأجلسني على سجادته التي كان يقعد عليها في خلوته، وأطعمني، وسقاني، وجعل يحدثني ويوصيني.

فمن جملة ما أوصاني به .. رضي الله عنه .. أن قال لي: «يا ولدي! احذر من صحبة ثلاثة من الناس: المتصوفة الجاهلين، والقراء المداهنين، والجبابرة الغافلين، فما صحبت أحداً من هذه الثلاث إلى الآن، والحمد لله رب العالمين.

وكان عليه \_ رضي الله عنه \_ ذلك الوقت مرقعة ما رأيت أهون منها في المرقعات، وكان يظهر منها الكثير من جسده الأعلى رضي الله عنه. وما رأيت في داره ما يساوي درهما سوى سجادة بسطها لي، وزلافة، وإبريق لا غير. وكان مع هذا إذا فتح الله عليه بشيء تصدّق به، ويدخل على أهله بلا شيء! ، ففي مثل هؤلاء \_ رضي الله عنهم \_ قال رسول الله عليه ورسوله (١٠).

وكان لا يعرفنا أحدٌ في ذلك الوقت غير بعض إخواننا قليلين من أهل فاس، كانوا يعرفون شيخه. وكانوا يجتمعون معنا بالنهار، وبالليل يذهبون إلى ديارهم، وكنت في الزاوية وحدي أياماً عديدة، ففتح الله بعد ذلك في الإخوان والأحبة.

وكنا في ذلك متصلين الذكر والمذاكرة. وكنا لا نعرف الليل من النهار بعض الأيام إلا بالأذان في الصومعات.

ومن شدة بقائه ـ رضي الله عنه ـ كان يلقاني بقرب المغرب برحبة قيس، وكان حالنا من بعد صلاة العصر نخرج لخدمة نفوسنا للتذلّل بين أقراننا، نسأل الفلوس من الحوانيت، فإذا التقينا عند المغرب برحبة قيس نشتري ما نتقوت به في الوقت، فيأتي إلى صاحب الخبز أو البصل، أو غيره، فيشتري منه بأربعة فلوس، أو بستة فلوس، أو ما أشبه ذلك، فيزيده قدر ذلك على القيمة، وهكذا كنا أياماً عديدة، وكان يدلني على السخاء وحسن الخلق، والزهد، أكثر من كل شيء.

وكان يقول لي ـ رضي الله عنه ـ: يا ولدي! الرجل هو الذي يشتمه الناس كلهم اختياراً عن طيب نفس، وهو يفرح لذلك، والشماتة هو الذي يحب أن يشمت الناس كلهم، لأن الرجال عملهم مع الله تعالى، والشمايت عملهم مع نفوسهم.

<sup>(</sup>١) رواه أبو القاسم الشافعي في تاريخ مدينة دمشق، حرف العين [٣٠/٣٠].

وكان ـ رضي الله عنه ـ يحبني أشد من حبه لأهله وأولاده.

وكان ـ رضي الله عنه ـ يقول: والله واحد! ما شدّ لنا أكتافنا في الله مثل محمد بن أحمد البوزيدي.

وبالجملة: مدحه لنا بقدر ذمنا وقبحنا وأكثر، وأكثر، والسلام.

### [عدم مجاورة الشيخ إلا للخدمة]

77 ـ ومن أدب المريد الصادق: أن لا يجاور شيخه إلا إذا كان خادماً له قائماً بكل ما يحتاج إليه الشيخ من رعاية المواشي، والحرث، والحطب، وسقي الماء، وطحن الرحا، وكنس الزاوية، وحق الدار، والإرواء، وسائر ما يخدمه المماليك وأكثر، لأن هذا طالب رضا الحق، والمملوك طالب رضاء الخلق، قل من المماليك من هو طالب رضاء الحق في الخلق. أدب المملوك بالقهر على نفسه، وأدب الفقير اختياراً عن طيب نفسه، وشتان ما بينهما.

هذا خادم أهل الأرواح بالأرواح، وهذا خادم أهل النفوس بالنفوس.

هذا خادم عالم الصفات بنفسه، وهذا خادم عالم الصفات بربه.

هذا خادم عالم المعنى بالمعنى والحس، حتى يتحقق له أن المعنى عين الحس.

وهذا خادم عالم الحس بالحس، حتى يتحقق له أن الحس عين الحس ولا معنى.

هذا فانٍ في الخالق بالخالق، وهذا فان في النخلق بالخلق.

هذا فان في العلم بالعلم، وهذا فان في الجهل بالجهل.

هذا قانٍ في القرب بالقرب، وهذا فانٍ في البعد بالبعد.

هذا فانٍ في النور بالنور، وهذا فانٍ في الظلمة بالظلمة.

هذا فانٍ في الجمع بالفرق، وهذا فانٍ في الفرق بالجمع.

هذا فانٍ بالفعل في الفاعل، وهذا فانٍ بالفاعل في الفعل.

هذا مملوك لله، وهذا مملوك لنفسه.

هذا مملوك للمعانى، وهذا مملوك للمحسوسات.

هذا مملوك للجمال والجمال مملوك له، وهذا مملوك للجمال والجمال مالك له.

هذا مملوك للذات في الصفات، والصفة مملوكة له بإذن الذات، وهذا مملوك للذات في الصفة مالكة له بإذن الذات، أحب أم كره.

هذا فانٍ بعلم المعنى في المعنى، ولا يزال حتى يرجع عين المعنى، وهذا فانٍ بعلم الحس، ولا يزال حتى يرجع عين الحس.

هذا فانٍ في البقاء بالبقاء، ولا يزال حتى يرجع عين البقاء، وهذا فانٍ بعلم الفناء في الفناء، ولا يزال حتى يرجع عين الفناء.

هذا فانٍ بعلم الكمال في الكمال، ولا يزال حتى يرجع عين الكمال، وهذا فانٍ بعلم النقص، ولا يزال حتى يرجع عين النقص.

هذا فانٍ بعلم التحقيق في التحقيق، ولا يزال حتى يصير عين التحقيق، وهذا فانٍ بعلم الظن في الظن، ولا يزال حتى يرجع عين الظن. إلى ما لا نهاية له.

واعلم أنه بقدر ما يقول الفقير لنفسه: «كن» فتكون، يكون بقدر ما يقول لربه «كن» فيستجيب له بفضله.

ومن فضله على عبده أن ملك له نفسه، ومن عدله ـ سبحانه ـ في عبده أن جعل نفسه قاهرة له، مالكة عليه سلطانه.

## والناس مقامات في ملكيتهم وملكية نفوسهم لهم.

فمنهم: من تملكه بالكلية، ولا يتحرك معها قليلاً ولا كثيراً، وهم أهل الشر.

ومنهم: تارة بتارة، وهم أهل الخير.

ومنهم: من قلّ أن تغلبه، وهم أهل الصدق.

ومنهم: من لا يعرفها كيف هي؟ وهم أهل الوصول نفعنا الله ببركاتهم، وجعلنا من أهل حزبهم وودهم، آمين، بجاه مولانا محمد ﷺ، الذي هو سيد الأولين والآخرين.

واعلم أن أهل العلم بالله الراسخين فيه لا يشهدون نفوسهم لفنائهم في ذات الله تعالى، ومن دونهم في الرسوخ كل واحد بحسب مقامه، كما أن أهل المراقبة يشهدون وجوده، لكن وجودهم ثابت بالثبات لنفوسهم، وهم في ذلك مقامات:

فأهل العلم بالله تعالى لا يثبتون إلا ما هو ثابت، وهي الذات الشريفة، العالية، المنزّهة عن أوصاف الحدث. والذات إن ثبتت لا يمكن أن يثبت معها شيء قط. بخلاف إثبات الصفات عند ساداتنا أهل الظاهر؛ فإن الأشياء ثابتة عندهم، موجودةً في نظرهم، قائمة بقدر الله تعالى، وثبزتهم لها بسبب ظهور فعلها لا غير، ولولا ظهور فعلها ما عرفوها.

فمنهم: من يرى الفعل عين الصفة، فيفنى في الفعل لعلمه بأن ذلك هو الصفة.

ومنهم: من يرئى الفعل أثر الصفات، فيفنى في الصفات حقيقة، فيكون باطنه فانياً في الله بلا علم، وظاهره باقياً بنفسه، وببقائها ثبتت الأكوان، لكن تظهر أخلاقاً حميدة، وكرائم، وأحوالاً إثر فناء باطنه في الله. كما أن صاحب الفناء في الفعل يقرب مقامه من هذا، وله أخلاق أيضاً، وأحوال وكرامات، لكن لا تلحق الذي فوقه، وعند نفسه أنه في الغاية، كذلك الذي فوقه، وهكذا حتى أن المستشرف على الذات الذي هو أعلاهم يزعم أنه في الغاية، ولذلك تراه ينكر الوسائط والأسباب التي بها دخل وإليها يخرج إذا انتهى أمره واستقر حاله.

وذلك الإنكار إنما هو البقية التي تحجبه عن الكمال، إذا وصل واستقر في العلم بالله رأى الوسائط والأسباب بهم عرفت المعاني الشريفة، وهم أنوارها، وأدلتها عليها بها لا معها، فيتحقق ويتيقن أن لولا ظهور أثرها منها عليها لا معها لما عرف قدرها، ولبقيت كثراً مطلسماً.

فأول ما يظهر له وجوده، ثم سائر الموجودات بالله تعالى لا بها، فيتأدب مع وجوده وجود الكائنات، ولا يرى أدبه معها بنفسه، بل ذلك الأدب بربه، إذ لا نفس له من حيث لا وجود له.

وهذه العبارات الأدراب الأدراق لا غير، إذ لا يفهم ذلك سواهم، ولا يعرفهم غيرهم، فافهم.

# [عدم قطع المريد زيارة إخوانه في ربه]

٣٣ \_ ومن أدب المريد أيضاً: أن لا يقطع زيارة إخوانه في ربه، ولا يحقر صغيرهم، ولا يترفع فوق جاهلهم، وليسر بسيرهم.

وينبغي للزائر أن يترك الطمع من حيث هو، ويقصد بزيارته وجه الله تعالى، إذ بذاك ينشرح قلب الزائر والمزار.

واعلم أنه ما طمع عبد في مثله إلا فسدت الصحبة، وانقطعت المودة، ووقع الاغتياب في بعضهم بعضاً، وانتشار الحسد، والبغض والتكبر على بعضهم بعضاً. وهذا كله سببه الطمع، والطمع من أعظم حب الدنيا، والطمع هو المفرق بين الأحبة، فمثل المحبة كالنار الحامية، والطمع كالماء البارد، والماء والنار لا يجتمعان قط.

ونقول: مثل المحبة كالبارود الرفيع، والطمع كالنار، مهما التقىٰ هذا مع هذا ـ أعني النار مع البارود ـ ذهب البارود وبقيت النار، إلى غير ذلك.

وبالجملة: صاحب الطمع لا ينتفع به أحدً، وإن علمه للغير، ولا ينتفع بعلمه، ولا بحاله، لأنه على حرف، إن أخذ به حاجته فرح، وإن لم يأخذ به حاجته ذهب مذموماً محسوراً. وكيف يكون النفع بعلم من هذه حالته أو بعلمه أو حاله؟! إنما النفع بمن يقصد به وجه الله، سواء علمه للناس، أو عمل هو به، وسواء ذموه، أو مدحوه، سواء عملوا به أم لا.

والفقير الصادق المتجرد المنقطع عن الأسباب إن كان به حاجة فليصبر حتى يفتح الله بها عليه. وإن كان ولا بد، وضاقت عليه نفسه، فليشاهد الحق في الخلق، ويمد يده للسؤال افتقاراً للله، واحتقاراً لنفسه. فإن أعطي شيئاً أخذه من يد الله، والخلق حكمة مستور بها سره سبحانه. وإن منع رأى أن الله منعه من قوت الأشباح ليزداد له ذلك في قوت الأرواح، وهو أحسن وأحسن.

ولا يحرم من العطاء في حالة المنع إلا الجاهل الذي يرى العطاء من الخلق. وأما الذي يراه من الحق ـ سبحانه ـ سمئ نفسه: يراه من الحق ـ سبحانه ـ سمئ نفسه: «الكريم» وحاشا من هو وصفه هذا على الدوام أن يحرم عبده! وهذا لا يكون قط.

واعلم أن العبد إذا حرم فليعلم أنه من نفسه، وأنه لا يعرف إلا العطاء الحسي الذي هو من النخلق ـ كما قلناه ـ وإن كان يقول: المعطي هو الله.

فلو علم هذا المسكين ـ مثلي ـ أنه ـ سبحانه وتعالى ـ هو المعطي، لرآه المعطي في منعه ـ سبحانه ـ، ولكن إذا أعطاه شهوة نفسه، قال: هو المعطي. وإذا منعه وأعطاه في المعنى، قال في حق نفسه: هو المحروم!. فيرفع الله عنه نعمته الباطنة، لجهله، فيبت ويمسي في الهم والغم، فافهم عنه يا مسكين!.

واعلم أنه إذا منعك أعطاك، وإذا أعطاك ربما أعطاك وربما منعك. ولا يعطي الله ظاهراً وباطناً إلا لعبد محبوب، كما أخبر عن نبيه سليمان ـ على نبينا وعليه أفضل الصلاة والسلام ـ، بقوله ـ سبحانه وتعالى ـ: ﴿ هَٰذَا عَطَآ أَنَا فَانَنُ أَرُ آمْدِكَ بِغَيْرِ حِبَابٍ ﴿ ﴾ [ص: ٣٩].

وقد أعطى لنبينا وسيدنا محمد ﷺ أكثر من هذا فقال: «أكون عبداً أجوع يوماً وأشيع يوماً» أو كما قال ﷺ.

<sup>(</sup>۱) رواه المترمذي في صحيحه، باب ما جاء في الكفاف والصبر، حديث رقم (٢٣٤٧) [٤/٥٥٥] والطبراني في الكبير، عن أبي أمامة، حديث رقم (٧٨٣٥) [٨/٢٠٧] ورواه غيرهما ونصه: عن أبي أمامة قال: قال رسول الله ﷺ: • هرض عليٌ ربي ليجعل لي بطحاء مكة ذهباً فقلت لا يا رب ولكن أشبع يوماً وأجوع ثلاثاً، وإذا جعت تضرعت إليك وذكرتك، وإذا شبعت حمدتك وشكرتك،

وانظر \_ رحمك الله \_ إمام العارفين، وسلطان الواصلين، ورحمة العالمين، كيف اختار العطاء في المنع بعد أن قال له مولانا جلّ جلاله: «لا أنقص لل شيئاً مما أعطيتك»، أو قال له \_ سبحانه \_ لهذا النبي الكريم العظيم القدر والجاه عند مولاه: إختر «فاختار العبودية» إذ هي عين الشرف، وهي المقام الأعلى الذي خصه الله بتمام كماله.

فكل الأولياء ـ وقبلهم الأنبياء ـ أخذوا النصيب من المقام، وبه صاروا أنبياء كراماً، وأولياء عظاماً.

هذا النبي الكريم على أخذه بتمامه. وكل الأنبياء والأولياء بقي فيهم وصف الحرية إلا نبينا على لم يبق فيه منها قليل ولا كثير!. وهذه الحالة لا يطيقها أحد سواه ولله ولذلك كان هو سلطان العارفين، والأولين، والآخرين.

فكيف بك أنت يا مسكين! أعطاك الله العبودية قهراً على نفسك، محبة فيك، ورددتها على مولاك! حيث جهلت قدرها!.

والله لو علمت ـ يا مسكين! ـ ما في الفقر من الخير لقاتلت عليه مع أهله. ولو علمت ما في الذل من الخير لقاتلت عليه مع أهله، وهكذا سائر أوصافك، إذ لولا أوصافك ما كنت أهلا للإيجاد. ولولا أن قام بها رجالٌ كرام ـ رضي الله عنهم ـ لبقيت حتماً في العدم.

فافهم ـ يا أخي! ـ واترك الطمع ـ كما قلنا ـ، وإن زرت أخاك في الله فزره لله، وقد تقدم على هذا المعنى كلام قبل هذا ـ والله أعلم ـ أو ما يناسبه.

وقد ورد في فضل الزيارة أحاديث:

منها: «أن غبار أقدام الزائرين لله خالصاً ترفعه الملائكة وتضعها على رؤوس الأسارئ، فتحن عليهم قلوب الكافرين ببركتها»(١).

ومنها: «أن الله تعالى جلّ جلاله أوحى إلى نبيه داود ـ على نبينا وعليه أفضل الصلاة والسلام ـ: يا داود! اجعل عصا من حديد ونعلين من حديد وطف على الفقراء»(٢).

وعنه ﷺ أنه قال: ﴿ زر غباً تزدد حباً ١٠٠٠ .

<sup>(</sup>١) هذا الأثر لم أجده فيما لدي من مصادر ومراجع.

<sup>(</sup>٢) رواه الدارمي في سننه، باب الرحلة في طلب العلم. . ، حديث رقم (٥٦٥) [١٤٩/١].

 <sup>(</sup>٣) رواه الحاكم في المستدرك، ذكر مناقب حبيب بن مسلمة الفهري... حديث رقم (٦٧٦) [٣/ ٩٤٠].
 (٣) وابن حبان في صحيحه، ذكر البيان بأن المرء عليه... حديث رقم (٦٢٠) [٢٨٦/٢].

إلى غير ذلك ممًا ورد في فضل الزيارة، فعليك بها بعد ترك الطمع فيما بأيدي المزار، ولا بأس بالمزار، إن كان عنده شيء أن يكرم به أخاه، فهو من أحسن ما يكون.

والبخل من أقبح ما يكون في الصوفي، ولا يكون صوفي بخيلاً قط، لأن البخل وصف النفس، والنفس لا تكون عند الصوفي إن كان صوفياً، وإن كان متصوفاً ـ أعني: سائراً ـ تارة بتارة.

واعلم أن ترك الطمع من الهمة العالية، التي هي من شأن أهل الله رضي الله عنهم، والطمع من شأن أهل الهمة الدنية التي هي من شأن الغافلين. وعندي أن الهلوع من صاحب الطمع، وأنه يمسك ولا يعطي، ولو كان يعطي لما طمع في أحد، والغالب على الطامع كله البخل، وإذا رأيت الطامع يعطي فاعلم أنه لحظ، وهذا ما ظهر، فقل أن يعطي صاحب الطمع لغير حظ. قال جل من قائل: ﴿وَلَا يَذَكُرُونَ اللهَ إِلَّا قَلِيلاً﴾ [النساء: يعطي صاحب الطمع لغير حظ. قال جل من قائل: ﴿وَلَا يَذَكُرُونَ اللهَ إِلَّا قَلِيلاً﴾ [النساء: يعنى: قل أن يعطى لله، والعطاء لله ذكر لا محالة.

ولا يزول الطمع من صاحبه إلا بالقناعة والثقة بالله، والإياس مما في أيدي الناس، فافهمأ.

واعلم أن من أعطي له شيء من أخيه أو من غيره بلا استشراف له، ولا طمع، ولا التفات من النفس قليلاً ولا كثيراً فليأخذه ولا يرده، فإنه كرامة من الله تعالى، لا سيما إن سبق نظر الله قبل نظر النفس لها، فهذا أحل الحلال.

وإن سبق نظر الخلق وليس للنفس استشراف ولا طمع في ذلك، ولا التفات، فالنظر لصاحبه إن شاء رده لأجل رؤية الخلق، وإن شاء أخذه لأجل الإياس مما في أيدي الناس.

والظاهر لي ـ والله أعلم ـ إن كان فقيراً أخذه، وإن كان له شيء غيره تركه. وإن رده لأخ له في الله فليخبره لئلا يتألم، وإن كان عارفاً بسياسة النفوس فلا يخبره، لأنه يعرف علة الرد، ويرد ما أعطى الأخ للأخ، أو غيره من علة أخرى إذا كان المعطي فقيراً أو حالته الإيثار، فإنه يرده له ويجعله صدقة على صاحبه الذي أعطاه. وإذا كانوا فقراء أو أهل إيثار فليقسموا ذلك بينهم أنصافاً. وإن حضر في ذلك الوقت من هو أحوج منهم مواء كان من أهل الطريقة أم لا فليدفعوها إليه.

فمن عرف هذه السياسة نال كمال المعرفة بالله تعالىٰ. اللهم اجعلنا من أهلها، ولا تحرمنا من سرها، بجاه سيدنا ومولانا محمد ﷺ.

واعلم أن الزهد في الدنيا هو أساس الزهد في النفس، والزهد في النفس هو أساس الزهد فيما سوى الله تعالى. ومن لا زهد له في الدنيا لا يطمع أن يزهد في نفسه، ومن لا زهد له في الدنيا لا يطمع أن يوهد في نفسه، لا يطمع أن يرتفع عنه الحجاب.

فافهم يا أخي! وأيس نفسك من الدنيا كل اليأس، ثم أيس نفسك من الجاه عند المخلق، تنل بالفقر والذل أعلى المراتب. فإن لم تقدر عليها فعليك بالقناعة والمسكنة، وحب المساكين، والدنو منهم، والجلوس معهم، فإنك تنال التواضع بتواضعهم، وتنال الزهد بزهدهم.

وأما إذا جالست الأغنياء وأهل الجاه والرياسة فلا تطمع في خير من خير القلوب، واحمد الله إذا قمت بالأوامر الظاهرة.

فاترك \_ يا أخي! \_ علل نفسك، واعتمد على فضل الله، وعلَق همتك بربك، واشتغل بمراعاة قلبك، وقل: الله، الله، الله، وملى ذلك فإنك ترى سر ربك.

## [لا يشتري المريد من شيخه ولا يبيع له]

75 ـ ومن أدب المريد الصادق: أن لا يشتري من شيخه شيئاً، ولا يبيع له شيئاً، وإنما يشتري منه العلم بالله تعالى، ويبيع له نفسه لا غير. وكيف تبيع له وهو الغني بالله، وأنت الفقير لله، وكيف تشتري منه الحس، وأنت قصدته بنية شرائه منك، ليدفع لك في ثمنه المعنى؟ فإن فعلت ذلك بطل قصدك، وطاح تعظيمك واحترامك لشيخك، ورجع ذلك دنيا وأنت لا تشعر، فافهم!.

واستح من الله أن تتكلم أمامه على الدنيا وأنت تريد الآخرة، فالدنيا لا يعطيها للشيخ دون النفس إلا دني الهمة عن الوصول. وأما من علت همته إلى مولاه يستحي أن يدفع فلسه ويترك نفسه، إلا إن كان من عامة الناس، فهذا لا بأس به.

تقول الناس حكمة جليلة: «نتف من الكلب ولا يغدي سالم» أي: ولا يرجع سالماً

والمال إنما يؤخذ من عامة الناس، وذلك لضعف حالهم، ودنو همتهم، وعظم نفسهم. لأنهم يرون إعطاء المال شيئاً كبيراً، وهو \_ والله \_ شيء صغير النسبة لمن أعطى نفسه، هذا مقامهم في الصدق مع الله، ولو كمل صدقهم لرأوا إعطاء النفوس شيئاً صغيراً، لأن من باع نفسه أعطاه الله سبحانه نفسه فيها، وذلك أن يمده سبحانه بوصفه، فيقول للشيء: «كن يكون».

ولهذا المعنى قال مولانا رسول الله على حاكياً عن الله عز وجل: «لا يزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها ورجله التي يمشي بها، وإن سألني لأعطينه وإن استعاذني لأعيذنه، وما ترددت عن شيء أنا فاعله ترددي عن نفس المؤمن؛ يكره الموت، وأنا أكره مساءته، ().

والنافلة التي ليس فوقها نافلة هي بيع النفوس، وهي ـ والله ـ أمرٌ عظيم قلّ من يطيقه، إذ كثير من الناس يزعمون أنهم باعوا نفوسهم، وهم ـ والله ـ ما باعوا منها إلا أقل القليل.

انظر كيف قدّم الله المؤمنين، وقدّم النفس، فهذا دليلٌ على أن النفس شيء، والمال شيء آخر. وإن النفس لا يبيعها إلا الصديقون، وأنها معنوية، ولا تموت أبداً، فكلما قتلتها حييت، وكلما حييت وقتلتها زدت في القرب، حتى تنتهي في القرب، ولا نهاية له. فإذا حصل القرب التام حييت النفس حياةً لا موت بعدها أبداً، وكل واحد يصل إلى ما سبق له منه.

وبقدر سير الفقير في هذه الدار يكون ترقيه في تلك الدار، والله أعلم. إن كانت معانيه قهرية هنا، تكون هناك كذلك، وأكثر، وإن كانت ضعيفة تكون هناك كذلك، ولكن لا بد من الزيادة في الجهتين، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، باب من جاهد نفسه في طاعة الله، حديث رقم (٦١٣٧) [٥/٢٣٨٤] وروى نحوه الطبراني في المعجم الأوسط، من اسمه هارون، حديث رقم (٩٣٥٢) [٩/٩٣١] ورواه غيرهما.

قال مولانا ـ جلّ جلاله ..: ﴿مَن جَانَهُ بِالْمُسَنَةِ فَلَمْ عَشَرُ آتَثَالِهَا ﴾ [الأنعَام: ١٦٠]. وهذا ظاهر، والله أعلم.

#### ولنرجع لما أردناه:

ولا ينبغي للفقير أن يبيع شيخه ويشتري منه، وهذا هو الحق، ولكن إن أعطاه الشيخ شيئاً أخذه على وجه التبرك لا غير، وإن أخذه على غير هذا فليس بمريد صادق، وإن أخذه فليتب، وإن أعطى الدنيا بحذافيرها للشيخ لا يرلى فيها مزية حتى يعطي نفسه.

وإن صحّ إعطاؤها فليغب عن إعطائها وعنها. وكيف يعطي ما ليس له؟ والنفس هي لله، أعطاها الحق لنا لنردها إليه، ونتأدب بها بين يديه، ونعرفه بها، ونحبه بها، ونذكره بها، ونتقرب إليه بها. وهذا كله من كرمه سبحانه، هي له، وأعطاها لنا لنكون بها له لا لنا، ونبيعها لله، لتصح العبودية التي أراد الحق منا. وبأخذها لنا تصح الحرية التي نهانا الله عنها، وبسبها هلك من هلك، وبسبب العبودية نجا من نجا.

#### ولنرجع للذي أردناه:

قلنا: ولا ينبغي للفقير الصادق أن يبيع لشيخه ويشتري منه فإن كان له شيء فليكرم به شيخه لله، ولا يرلى له مزية كما قلناه.

وإن أخذ شيئاً من الشيخ بعد إعطائه له من غير قصد ولا سؤال ولا غير ذلك فيأخذه على وجه التبرك كما قلناه، لأن عطية الشيخ لا ترد. لكن إن علم أنها منه بلا سبب، وأما إن تعرض له بشيء من الشكوى في حاجة حتى أتاه بها فليعلم أنه أعطاها له على غير وجه التبرك. فإن كان صادقاً تصدق بها قهراً لنفسه. وإن كان فقيراً فلا بأس بأكلها، وليتب، ولا يعد.

ولا يشتكي للشيخ بالفقر ولا بالفاقة ولا بالحيرة، لأن ذلك الذي يشتكي له به عليه دله هذا الشيخ، إذ النفس لا تموت ما دامت تفر من الضيق، لأن الضيق مفتاح للتوسع، والتوسع مفتاح للضيق، والأشياء كامنة في أضدادها، ككمون النار في المحجر، ولا يخرجها إلا إذا قرنت بالهند(۱)، وبعد ذلك بالضرب في بعضها بعضاً، عند ذلك تخرج. كذلك النفس هي بمنزلة النار، والآدمي بمنزلة المحجار، والعمل بمنزلة الثقيل الهند، والهمة هي التي تجمع هذا مع هذا، فإذا قرن العلم بالعمل وتلاطم هذا مع هذا تلاطماً

<sup>(</sup>۱) الهند: كلمة دارجة مغربية معناها المغناطيس، وتطلق في جنوب المغرب على الحديد (معجم شمال المغرب تطوان وما حولها).

شديداً ظهر بينهما سر النفس الذي هو مخبأ، فافهم يا أخي والله يوفقنا وإخواننا والمسلمين أجمعين للإخلاص من نفوسنا، آمين.

وكذلك أيضاً: لا ينبغي للفقير أن يبيع لأخيه ويشتري منه، فإنهم أحباء في الله تعالى، وعليه اصطحبوا، وفيه تحابوا، وتوادوا، وإذا دخلت الدنيا بينهم فسدت تلك المودة، وزالت تلك المحبة، ورجعت النفوس كما كانت أول مرة، فتراهم بعد هذه الحالة يتهارشون على الدنيا كما يتهارش الكلاب على الجيفة، وأكثر وأكثر، إلا أن الكلاب فيهم خصلة كونهم بعد المهارشة لا يبقى في قلوبهم غل لبعدهم عن وصف البشرية التي خص بها الآدمي. ولا تزول هذه العلة من الآدمي إلا إذا ذكر الله بقلبه لا بجوارحه فقط، فإذا حصل هذا تطهر من وصف نفسه.

واحذر من الدنيا جهدك، واعلم أنها هي أصل كل عداوة بين بني آدم وغيره، ولولا هي لكان الناس كأهل الجنة. وسبب بُعدهم عن هذا: الغفلة عن الله، ولو زالت الغفلة لزال الجهل، ولو زال الجهل لجاء العلم بالله، وإذا حضر العلم بالله كان الناس كأهل الجنة، وإلى ذلك الإشارة بقوله سبحانه: ﴿الْأَخِلْاءُ يُومَينِ بَعْضُهُم لِبَعْضِ عَدُونً ﴾ [الزّخرُف: ٦٧]. وهم المحبون في الدنيا، المصطحبون عليها، إذ لا بد لهم من العداوة أحبوا أم كرهوا، وكيف لا تكون بينهم العداوة والدنيا عدوة لله ولرسوله ﷺ.

واعلم أن كل عداوةٍ نشأت إنما هي بسببها، فافهم.

وقوله تعالى: ﴿إِلَّا أَلْمُتَّوِينَ﴾ [الزّخرُف: ٢٧] يعني: الذين اصطحبوا على الله، وتزاوروا في الله، وتذاكروا في الله، وتحابوا في الله، وتناصحوا في الله، وفنوا في الله، وبقوا بالله. جعلنا الله منهم وإخواننا وكافة الأمة الأحمدية بمحض كرم الله، بجاه مولانا محمد ﷺ عند الله، آمين.

# ولنرجع لما أردنا:

اعلم أن لا شيء أنفع لفيض المدد الإلهي من مودة الأخ للأخ في الله، لا سيما الشيخ أكثر وأكثر، إذ بنفس ما تتودد في الله تمتد من الله. وهذا يدل على أن الله واحد لا مودود في الحقيقة سواه.

انظر ـ أخي! ـ مهما وددت فيه مدك في الحين بسره سبحانه. ومهما وددت الغير بالغير انقطع المدد وبطل السير.

وانظر ـ رحمك الله ـ إن لم تعرف المدد المعنوي فهو ظاهر في الحس، إذا وددت أخا أحبك وودك، وإذا أمدك أحببته، ووددته. وإذا أبغضته أبغضك، وإذا أبغضك أيضاً أبغضته ما لم تحصل على العلم بالله.

فمن كانت مودته بالله كانت على الحقيقة لله بالله. ومن كانت مودته لأجل الخلق كانت على الحقيقة للخلق، وهذا ظاهر.

وإذا حصل العلم بالله تحسن لمن أساء إليك وتحب من أبغضك، وتكرم من بخل عليك إلى غير ذلك، لأنك تكون غنياً بالله، غائباً عن توهم ما سواه.

واعلم أنك إذا وددت في الله بأعز ما عندك فإنه يحصل في القلب سره قبل فعله، وقد جربت هذا مراراً؛ أهتم بشيء أفعله لله وهو ثقيل على نفسي فأجد سره في قلبي قبل فعله، وأشاهد ظلمة النفس ذهبت من قلبي عند الاهتمام به، وهذا ظاهر لأهل البصائر.

واعلم أن الشيء الذي يصعب على النفس هو النفس، فاخرج عنها، ولا تجنح إلى الخفيف وتترك الثقيل، ذلك كله من عدم صدقك في عبوديتك لربك. والنفس متلونة، وتلونها بحسب حبها للشهوات، ورأس ذلك كله حب الدنيا، ورأس الشهوات والعوائد حب المال والجاه، فمن خرج عنها خرج عن كثير من الأوصاف الذميمة. والمبتلئ بحب المال والجاه لا تجده إلا كثير الغضب، وصاحب الغضب فاسد القلب والجوارح لا محالة، ومن تطهر من هذا الوصف الذميم تطهر من كثير من العلل وهو أساس الأعمال الصالحة كما قلناه. ولذلك قال رسول الله من الغضب، والحلم.

فالغضب في الظاهر واحد، وأسبابه في الباطن متلونة، ينشأ عن فقد حظ النفس، وأسباب فقد الحظ كثيرة، وكيفما تكون، وتلون سببه في البواطن ظهر في الظواهر. ولو علم المؤمن ما في رده من الخير لكانت أعمال المؤمنين كلها في تصفية هذا الوصف، ولما أخذوا من الأعمال سوئ ما لا بد منه. كيف؟ وقد مدح الله عزّ وجل أهله بأجل الممدح في كتبابه العزيز، فقال: ﴿وَالْكَيْظِينَ الْفَيْظُ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُ المُمدح في كتبابه العزيز، فقال: ﴿وَالْكَيْظِينَ الْفَيْظُ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُ النَّمِينِينَ ﴾ [آل عِمران: ١٣٤].

وقبال أينضاً: ﴿ الَّذِينَ إِذَا آمَنَتِنَهُم تُعِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَالْإِلَا إِلَىٰهِ رَجِعُونَ ﴿ الْوَالَةِكَ عَلَيْهِمْ مُعِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَالْهِمُونَ ﴿ الْوَالَةِكَ عَلَيْهِمْ مُعَلِيبًا مُمَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَدُمُ الْمُهَتَدُونَ ﴿ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَدُمُ اللَّهُ مَدُدُونَ ﴿ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مُلْكُونُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

ومعنى: «قالوا إنا شه»: هو رد الغضب من الظواهر رغماً على أنف النفس حتى يكونوا لله لا لنفوسهم. وقوله سبحانه: ﴿وَلِنَا ۚ إِلَيْهِ رَبِعُونَ﴾ [البَقَرَة: ١٥٦] يعني: رجوعهم

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، باب الحياه، حديث رقم (۵۷۵ه) [۵/۲۲۲] ورواه الحاكم في المستلرك، ذكر جارية بن قدامة التميمي، حديث رقم (۲۵۷۸) [۳/۲۱۳] ورواه غيرهما.

إليه سبحانه وقت قيام نفوسهم عليهم، فإذا رجعوا لله سبحانه كفاهم أمرها، وكفّ عنهم غيظها حتى لا يكون في القلب شيء سوى الحلم، وكيف لا يصلي الحق سبحانه على من هذا وصفه؟ وكيف لا يكون مهتدياً وهو مخالفٌ لنفسه، والمخالف لنفسه هو الطائع لربه، فاقهم.

# [عدم تزوج مطلقة الشيخ أو أرملته]

المطلقة مثلاً عرمن أدب المربد الصادق أيضاً: أن لا يتزوج امرأة شيخه ـ المطلقة مثلاً ولا غيرها، وإنما الشيخ عند الفقراء الصادقين مثل وجود مولانا محمد على وعلمه، وعمله، وحاله. كذلك الشيخ، لأنه يأخذ العلم عن الله، كما يأخذه الأنبياء، لأن ذلك مقام الرسالة، وهذا مقام الولاية. وقد وقعت المشاركة في العلم بالله لا غيره.

فالأنبياء يأخذونه بإلهام تارة، وبواسطة الملك تارة. والأولياء يأخذونه بإلهام فقط، ومن فني عن نفسه، ويقي بربه مع وجود الصحو فهر الكامل، ومن هذا حاله هو الذي يأخذ العلم عن الله بالله لا به.

وهذا هو الشيخ في الحقيقة، بخلاف شيوخ التعليم ـ نفعنا الله ببركاتهم أجمعين ـ إذ هم يأخذون العلم عن الوسائط، إلى مولانا محمد رها وكذلك العلماء العاملون، ولا بد لهم من الفهم في العلم واقتباس بعض معانيه، لكن مع الحذر من الجهل والغلط، لثبوت نفوسهم.

والعارف يأخذ المعاني ولا يبالي، لفنائه عن نفسه، وبقائه بربه، ولذلك تراهم تجري على ألسنتهم العبارة أبداً، ولا يسكتون، وإن جهلوا، وذلك من حيث فقد النفوس، وذهاب عالم المحسوس.

وأما من هو بنفسه إن صادف زاد وإلا تقهقر. وإلى ذلك أشار تاج العارفين ابن عطاء الله رضي الله عنه بقوله: «من عبر من بساط إحسانه أصمتته الإساءة، ومن عبر من بساط إحسان الله إليه لم يصمت إذا أساء».

فعبارة العارفين: بالله، وعبارة غيرهم: بتفوسهم، وشتان بين من هو بنفسه مع من هو بربه.

## ولنرجع لما أردناه:

قلنا: ولا ينبغي للفقير الصادق أن يتزوج امرأة شيخه، إذ لا تحل له في مذهب أهل الصدق والتعظيم، وإلى ذلك الإشارة بقوله تعالى: ﴿وَلَا أَن تَنكِمُوا أَزْوَجَهُم مِنْ بَعْدِهِ أَهِلِ الصدق والتعظيم، وإلى ذلك الإشارة بقوله تعالى: ﴿وَلَا أَن تَنكِمُوا أَزْوَجَهُم مِنْ بَعْدِهِ أَبُدًا إِنَّ ذَلِكُم كُن عِندَ اللَّهِ عَظِيمًا﴾ [الأحزاب: ٥٣].

وقد قلنا إن المريدين الصادقين بمنزلة الصحابة مع مولانا محمد ﷺ. وهذه الآية في أزواج مولانا محمد ﷺ عامة وفي أزواج الشيوخ خاصة بالفقراء، فافهم!.

وأما ابنة الشيخ فلا بأس للفقير الصادق أن يتزوجها إن علم أنه يقوم بالأدب معها كما يقوم مع أبيها، وذلك قل أن يوجد، لأن النساء أضعف العقول. وهذا إن أذن له شيخه فيها. وإلا فحرام عليه أن يطلب ذلك منه، أو يعلق قلبه بذلك، فكل هذا من أعظم سوء الأدب، فافهما.

وقد تزوج ابنة مولانا محمد على التي هي سيدة نساء العالمين، صاحبه وأحب الناس إليه على وأقرب الناس إليه حساً ومعنى: وارث مولانا محمد في العلوم اللدنية وهو إمام الصوفية: مولانا على كرّم الله وجهه، تزوج مولاتنا فاطمة الزهراء رضي الله عنها وأرضاها وعنا بها، وجعلنا من ذريتها الحسية والمعنوية، آمين بجاهها وبجاه أبيها عند الله عنها رسول الله في خاتم النبيين والمرسلين، وسيد الأولين والآخرين.

وقد تزوج أيضاً ابنتين من بنات المصطفئ ﷺ صاحبه مولانا عثمان بن عفان رضى الله عنه وهذا ظاهر.

والشيخ لا حرج عليه أن يتزوج ابنة المريد وزوجته ـ إن أراد ذلك ـ كما تزوج مولانا رسول الله ﷺ زوجة زيد. وتزوج ابنة مولانا أبي بكر الصديق رضي الله عنه مولاتنا عائشة رضي الله عنها. وابنة مولانا عمر بن الخطاب رضي الله عنه مولاتنا حفصة رضي الله عنها. وغيرهم رضي الله عنهم، وأرضاهم.

وزوجة الأخ للأخ فلا بأس بها، وكذلك بنت الأخ للأخ، أي أخرة في الله لا في النسب، كذلك أيضاً.

ومن المشهور في طريق الوصول إلى الله تعالى أن الفقير الصادق لا ينبغي له أن يعلق قلبه بالتزوج، ولا يجول فيه، ولا يلتفت إليه، ولا لمن يذكره له. فإن القلب إذا تعلق به فسد، والنفس إذا اشتاقت إليه تاهت عن الله تعالى، والعقل إذا جال فيه لا يقبل العلم، ولا تصفى له فكرة، ولا تثبت له نظرة.

ولا ينبغي له أن يتزوج إلا إذا علم أنه يفتتن بشهوة الحرام، وهذا واجب عليه على أي حالة كان سواء كان في البداية أو في النهاية، أو غير ذلك، وأنه في حق هذا من أعظم الواجبات.

وأما الذي لا فتنة له بقلبه بشهوة نفسه، فالواجب عليه تركه بالكلية، حتى يتمكن من الحضرة الإلهية، عند ذلك يفعل ما شاء. ولا ينبغي للفقير الصادق أن يشغل قلبه به، فإنه من أعظم من أعظم الفتن في طريق الله، وأنه من أعظم حب الدنيا.

انظر كيف قدم الله شهوة النساء على كل شهوة، لأنها تسلب صاحبها من سائر الأسائر الأسرار أحب أم كره، لأن هذه الحالة هي ضد الفناء في الله. فكما أن حب الله يسلب العقول إذا نزل بصاحبه حتى لا يلتفت لشيء من الدنيا، ولا لشيء من الآخرة. كذلك هو الأمر، يسلب العقول المعقولة عن عقلها، حتى لا يبقى لها التفات لشيء آخر.

أو تقول: كما أن الروح تجذبها المعاني المعنوبة لحضرتها حتى لا يبقئ فيها قليلٌ ولا كثير، ولا كثير، كذلك النفس تجذبها المعاني الحسية لحضرتها حتى لا يبقئ لها قليلٌ ولا كثير، وأرى المعاني الحسية هذا الأمر \_ يعني أمر النساء \_ فاحذروه جهدكم يا إخواني! وأنا لكم من الناصحين.

## ولنرجع لما أردناه من تبيين الآية قبل:

قال مولانا جلّ جلاله: ﴿ زُبِّينَ لِلنَّاسِ مُبُّ ٱلشَّهَوَتِ مِنَ ٱلنِّسَكَةِ ﴾ [آل عِمرَان: ١٤].

انظر: كيف قدّم الله شهوة النساء على سائر الشهوات، لأنها هي رأس الشهوات، ولبها، وروحها، ولا تزول هذه الحالة إلا باشتعال نار المحبة في القلب، أعني: محبة الله ورسوله ﷺ ينشأ عنها الشوق، والقلق، والخوف المزعج، وهو الذي يخرج هذه الشهوة المتمكنة من القلب، وإلا فلا.

فعليك يا أخي! بدوام حب الله ورسوله على حتى يعظم في قلبك وتشتعل ناره في جسدك فيطهرك ظاهراً وباطناً من سائر العلل، لا سيما هذه العلة التي تمنع صاحبها سائر الفكرة التي هي مفتاح للحضرة، أحب أم كره. ولذلك قال شيخ شيخنا مولانا علي العمراني - نفعنا الله ببركاته آمين -: سمعت ذلك من شيخنا مولاي العربي الدرقاوي الشريف الحسني رضي الله عنه ونفعنا ببركاته آمين قال: كان يقول: الكلام عندنا ممنوع في ثلاثة مسائل: - زاد بعضهم الرابعة -، قال: كنه الربوبية، والسلطنة، والرسالة، والنساءة.

وهذه المسائل الأربع لا يتكلم فيها إلا الجاهل لا محالة، وأما العالم فلا مدخل له فيها، لاشتغاله بالله، والذي لا يشتغل بالله يشتغل بالفضول.

وقد جعل الله الأسباب الدنياوية لحكمة، شغل الله سبحانه كثيراً من الناس لئلا يزيغ قلبهم بالجولان فيما لا يعني فتفسد عقيدتهم، \_ والله أعلم \_ بما يصلح به عبيده سبحانه. لأن التفريغ \_ غالباً \_ لا يصلح إلا بأهل العلم بالله الذين هم أهل الفكرة النورانية السالمة من الشك والظن والوهم، والخيالات والوساوس النفسانية والشيطانية، ولذلك لا يصلح

التجريد إلا لأربابه الذين علت همتهم عن عالم الشهوة. ولا يصلح بغيرهم ولا يفسده التفريغ، وذلك لعدم اشتغالهم بالله فتسلط عليهم نفوسهم، فتأخذهم إليها، وتملكهم ملكاً كلياً. فلا هم في الأسباب بقوا لتوصلوا إلى معاشهم، ولا هم على سر التجريد حصلوا، فافهم!.

واشتغل بالله على أي حالة كنت، فإن كبر ذكر الله في قلبك ونسيت به الأسباب فهو المطلوب. وإلا فقم في الأسباب واجتهد في ذكر الله ربما يعظم الذكر في حالة الأسباب مثل ما يعظم في التجريد حتى مع وجود الأسباب، والتجريد إنما هو لتفريغ النفس من الحس لترجع قوتها الظاهرة في الباطن لا غير، فافهم! والسلام.

#### [الفقير ابن وقته]

٦٦ ـ ومن أدب المريد المتجرد ـ خصوصاً صاحب الفكرة ـ أن لا يكون له وقت ثانٍ ينتظر ما يفعل به، فإن ذلك يشوش فكرته عليه، ويفوت همته، ولذلك قالوا: «الفقير ابن وقته».

فالواجب على صاحب الفكرة أن يكون كل ساعة ينظر ما يبرز من عنصر القدرة فيتلقاه بالمعرفة، وكل ساعة يرى أنها آخر عمره، فبهذا تشعل الفكرة وتصفى النظرة، ومن لم تصف له الفكرة والنظرة فالبطالة لازمة له، فالفقير بلا فكرة كالخياط بلا إبرة، والسلام.

إلْهيا عظمت الدعاوي مع وجود المساوي، وعبدك الضعيف لغير بابك لا يأوي.

إلْهي! كيف يعتمد العبد الجاهل على عمله وهو من بحر فضلك أبرزته؟ أم كيف يعتمد على عمله وأنت من السكون لغير يعتمد على حاله وأنت من السكون لغير الفضل حذرته؟.

إلْهي! وقف عبدك على باب فضلك بمحض كرمك بلا علة، فلا تحمّله اللهم! - بجودك ورحمتك ـ حمول المشقة والمذلة.

إلْهي! من استعزّ بسواك ذليل، ومن استشفىٰ بغير حبك عليل.

إلهى اكيف يستعز الذليل وأنت العزيز الجليل؟.

إلهي التجليت بجمالك للنفوس فدهشت، فمنها بسبب السعادة انقادت، ومنها بسبب السعادة انقادت، ومنها بسبب الشقاوة أبقت. فأنت الحكيم العليم، لا تسأل عما تفعل.

إلهي أنت العليم بمخلوقاتك، ولا علم لغيرك إلا ما علمته، وأنت الحكيم بحكمتك، خلقت أسباب الهداية ويسرتها لمن أحببته، وخلقت أسباب الهداية ويسرتها لمن أجبته، وخلقت أسباب الضلالة ويسرتها لمن أبغضته.

إلْهيا من سبقت له عنايتك في الأزل بفضلك رحمته، وبسر لطفك هديته، وإلى كمال الإخلاص وفقته. ومن حكمت عليه بالشقاء بعدلك جهلته بعدما علمته، وخذلته بعدما وفقته، وسلبته بعدما أعطيته، وأبعدته بعدما قربته.

إلْهي! لا تسلبنا بعد العطا، ولا تحرمنا بسبب الغفلة والغطا. واجعل فضلك ـ اللهم! ـ لمساوينا غطا، يا رباه! يا مولاه!.

إلٰهي! أعوذ بك من الجهل بعد العلم السابق، وأعوذ بك من الغضب اللاحق، وأعوذ بك من الغضب اللاحق، وأعوذ بك من حجاب الحجاب الذي لا معرفة فيه ولا أدب.

إلْهي! إن لم تستر عن عبدك المساوي، وتمح عنه الدعاوي، إلى أين ياوي؟.

إلهي! من عرف فضلك وعظيم قدرك لا يحزنه الفزع الأكبر مع كثرة جرمه، ومن جهل فضلك وعظيم قدرك أقل شيء من الهم يرديه.

إلهي امن تكرمت عليه في سابق الأزل فهو الكريم، ومن منعته من كرمك فهو المسيء اللثيم، لولا فضلك، ما كنا أهلاً للإيمان بك، ولولا لطفك بنا ما انقادت نفوسنا لعبوديتك، فأنت اللطيف الحليم، الجواد الكريم.

إلْهيا وقفت الكاملون والواصلون عند المشيئة لشدة القرب منك، وغابت الغافلون عن ذلك لشدة البُعد عنك.

إلْهي اما أقربنا لك بك! وأنت القريب منا. وما أبعدنا عنك! لوجود نفوسنا. فاستر اللهم! بفضلك قبحنا، لنكون أهلاً لغاية القصد والمنئ.

إلٰهي! عجزت العارفون بك عن كمال معرفتك لكمال معرفتهم بك، فما بالجاهل مثلي العاجز عن عبوديتك.

إلهي الولا أثر صفاتك العالية لما عرفت، ولولا العقل المخصص به عبادك الصالحين لما عبدت.

إلْهي الولا ظهورك بتجلي جمالك ما عرفت باطناً، ولولا حجاب لطفك على عظمة ذاتك لما كان سرك كامناً.

إلْهي الوظهرت أنوارك الخفية لتلاشت الأكوان، ولولا تلك الأنوار التي ظهرت في رداء حكمتك لما عرفك أهل العيان.

الهي اظهرت عظمتك ظاهراً ولا حجاب عليها، واختفت من شدة ظهورها غيرة على كشف أسرارها.

الهي! الغير بالنظر إلى وحدانيتك مفقود على التحقيق، لكن نبعت تجليات ظهورك المشير إلى التفريق.

إلهي! لا يراك غيرك، وكيف يراك والغير مفقود؟ أين يكون الغير معك؟ لولا العقل بحكمتك محدود.

إلهي! كل الخلق تحت أسرار أسمائك مقهورون، وكلهم بسلاسل قدرتك مجرورون، فلا حكم لهم مع حكمك، ولا وجود لهم مع وجودك.

إلٰهي! اكشف لنا بفضلك عن حقيقة الحقائق، وأفض علينا من لدنك علوم الرقائق، وحققنا اللهم! بسرك الموضوع في الخلائق، وزج بنا في عين بحر جبروتك، وأخرجنا منها بها عن ساحل بحار ملكوتك، وعرفنا بك معرفة أنبيائك وأصفيائك.

إلهي! أذّبنا بأدب أهل ملكوتك، وأفض علينا من سنا جبروتك ما يغنينا عن رؤية ملكك وملكوتك، وأجلسنا اللهم! على كرسي القرب، وأشعل في قلوبنا بفضلك نار الشوق والحب.

إلْهي! أبرزتنا لهذا الوجود بعدما سبق إلينا منك العهود، فثبتنا اللهم بمحض كرمك بالقول الثابت، ولا تجعلنا من أهل العناد والجحود، يا حي! يا قيوم! يا موجود! لا إله إلا أنت، بك آمنت، وعليك توكلت، وبك من سواك استعذت.

وصلُ اللهمُ على سيدنا مولانا محمد وعلى آله وصحبه، عدد خلقك، ورضا نفسك، وزنة عرشك، ومداد كلماتك، في كل لحظة مائة ألف مرة، من يوم خلقت الدنيا إلى يوم الآخرة، آمين، آمين، آمين، وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين.

كمل بحمد الله، وحسن عونه هذا التأليف المبارك، حققنا الله بما فيه، وأتحفنا بما أتحف به أوليامه، وجعلنا من خواص أحبابه، آمين.

وصلىٰ الله على سيدنا ومولانا محمد وعلى آله وصحبه وسلم وسلم تسليماً كثيراً إلى يوم الدين والحمد لله رب العالمين

لي سيادة من عِزهم أقدامُهم فرق البجهاة إن له أكن منهم فرق وجاة

# ويوارك العامة بالله تعالى مرسيري محرالبوريري لمستعاني

ضَبَطِه وَصِحْهِ أَعِلَوهِ عَلَيهُ عِلْمِهُ اللَّهِ مِعْلَيْهُ اللَّهِ اللَّهِ الْمُلِيَّةُ الْمِيْمُ الكِيَّالِمِينَ اللَّيةُ المِينَّةِ المُنْسَانِينَ النَّادُ فِي النَّاد



قال رضى الله عنه:

أيَا رَوْضَةَ الْعُسُسَاقُ قَدْ هَيْجُتِي مُهْجَتِي

سَفَتْنِي كَاسَ الْمَهوى مِنْ طَيْب الْخُمَيْرةِ

مَلَكُ شَيْسَى فِسِي الْأَفَاقُ وَرَضَيتُ بِسِزَوْرَتِسِي

شَربْتُ مِنَ الْمَعْنَى كُسؤُوساً صَسافِسيَّة

كُلُ عَابِدٍ يَسهُوَى طَسالِبِ الْاَحِرَةِ

كُلُ فَنِيدِ عَلِيم بِالْفَرْضِ وَالسّنّةِ

أنسا سَاقِسى السُسرَاب وَالْحَسْرَه خُسَيْرَتِي

اخْلَعْ نَعْلَيْكُ وَافْنَ إِنْ شِئْتُ مُسلاقَتِي

أنَيا عَيْنَ لِلتَّحْقِيقَ يَا مَنْ تَطْلُبُ رُوْيَتِي

أيا حَضْرَة الإطلاق فيصب صَبابي

جلوت بها السوى عن نور السيصيرة

سَقَتْنِي كُؤُوسَ الْحُبُ مَحَدُّ مَرَا الْحُبُ مَا الْحُدِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي اللهِ اللهُ اللهُ

صِرْتُ فَرخ وُنَا طُرَبُ تَالِها بسَكُوتِي

رَفَعَتْ عَنْسَى الرِّرَاقُ تَعْظِيماً لِسَطْوَيْسَ

غَرَسَتْ غُصْنَ الْهَوَى فِي قَلْبِي وَمُهْجَيِي

وَعِسْدِي مِسْهَا نَسْوَه كَانَتْ قَبْلُ نَسْأَتِ

وَأَنْسَا كُسِلُ السسْسِوَى طَسوَيْتُ بِلَنْ حَدِدٍ

وَأَنَّا عِلْمِي عَظِيم مَا لَهُ نِهِايَةٍ

كُم مِنْ جَاهِل أَنْسَى وَدَخَلْ طُرِيهَ مِنْ جَاهِل أَنْسَى

إِنْ أَرَدْتَ تَعسرِ فُسنَسا أَنساعَسِنُ الْسحَيساةِ

فَسِإِذًا قُسِلُسِتُ أَنْسًا أَنْسًا وَلاَ فُسِخُسِرَةِ

أنسا رَافِهُ الْسِحِهِ ابْ وَالْمَحْضَرَه حُسَفِرَتِي

صَارَ مِنْ أَهْلِ الْمَعْنَى مُسلُسوكِ الْسِسَايَةِ

أنَّا مِنْهَجُ الطُّرِيقُ وَالْكُونُ فِي قَبْضَيِي

لأَ تَرَمَا سِوَى اللَّهُ فِي كُلُّ كَالِكَا لِلسَّهِ وَفِي أَبِهُ السُّوجِيدُ أَغْسَرَفَ لِمُ مِسْمَةِ عَلَيْهِ صَلاّةُ اللّه صَاحِبُ الْمُعَجِزَةِ لآ إلَـه إلا السلّه أفضل الحلِمة

الْسَكَسُونُ كُسُسُرَاب كُسمُا جَا فِي الْسَايَةِ مَسبَاء فِسى مُسوَاء عِنْدَ أَهْل الْحَقِيقَةِ مِنْ بِحَارِ الْمَجْبَرُوتُ قَدْظُهَرَتْ تُفَطِّيَى تَكُونَتْ بِالنَّاسُوتُ وَسِرٌ الْمَلَكُوتِ مُريدِي لَكَ الْبُشرَى اخْفَظْ لِي وَصِيبِي تَسأَذُبُ مَسعَ الْسفُ قُسرًا لِتُسفِّى مِن خَمْرَيى مُريدِي كُونَن حَفِيظ حُدُودَ السَّريعَةِ تَمَسُكُ بِهَا تُنفِيذ كَمَالُ الْحَقِيقَةِ يَا خَلِيلِي قُل اللَّهُ وَخَدْهُ في الْكَفْرَةِ أنا لِخِلْي حَفِيظ مِن كُلُ بُسلِيِّةِ هَـذًا إِسْمِـي يَا لَبِيبُ قَـنِـدُ الْـعُـبُـودِيُـةِ مُحَمَّدُ بِنُ الْحَبِيبُ الْبُوزُيْدِي نِسْبَتِ وَجَدى رَسُولُ السلُّمة مَفْصُودِي وَبُغْيَتِي تُمنيتُ بحَمْدِ اللَّهُ عَلَى كُلُّ حَالَةِ

# وله أيضاً رضى الله عنه:

وَقَهِ فَهِ الْلِهِ الْلِهِ الْلِهِ الْمُعِدِ اللَّهِ اللَّهِي الللَّهِ اللللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الل فَعِدَالَ الْسَبَوْانِ أَهْدِ لَا وَسَلَا وَسَلَا لِسلسسوى فسارِق تسغسنه السوضلا وَتُسلافَسي كَسرُبي لَسمُا تُسجَسلُسي

أَذْنُ يُسَا عَسَاشِ قُ إِنْ كُسَنَّ صَسَادِقَ آزْدَادَ حُـــــنِ بننسيم الْقُرْب تَــــرَاهُ عَــــنِـان يَــنــقِــى وَيَــنــلاً فَسَلْسَيَسَاتِ لِسَلْسَبَسَابُ قُسنِسِلُ أَنْ يَسَغُسلَسَى مَـنْ طَـالَـبْ يُـورَدْ يَـرْضَـي بِالْـقَــثـالاً حَسضرة الْسقَدُوسُ فِسيهَا يَستُولَى مَسقَسامَ السنسفسريد للك أنستَ الأَعسلسي الْسفَسوْقُ وَالْأَسْفَسلْ مِسنُسكُ تَسجَلْسي مَسنَ أنسى عِسندي يسرى السجسمالا مِن فَسزع الْهادِي انسن عَسند الله

تَحَسِلْسِي مُساكُسانُ فِسسِي الْأَزَلُ وَبُسانُ يسسيك خقا ظهر وباطن مَــنْ أَرَادَ الــشــرَابُ وَرَفْــةِ الْــجـــجــابُ يَاتِي مُسقَّابُ ذَ فَانِي مُسجِّرُذ بِسَقِّتُ لِللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللِّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلِمُ اللَّلْمُ اللللِّلْمُ اللَّلِمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّلِمُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ الللِّلْمُ اللْمُلْمُ اللللْمُ الللِّلْمُ اللَّلِمُ اللللْمُلِمُ الللِّلِمُ اللَّلْمُ الللللِّلْمُ الللِّلْمُ الللِي اللَّلْمُ الللللِّلْمُ الل تَسجَسلَسن يَسا مُسريسذ بسساطُ السُسوجيد تَسمِسيز أنْتَ الْكُلُ عَسنْهُ لاَ تَسغْسفُل مَــذَا مُـر قُـصْـدِي وَلَــهُ نَـهِ لِي أنسا مُسو السخسم الأبسراز مساقسى الأبسراز وله أيضاً رضى الله عنه:

أيا مُسرِيدَ السلّه نعِيدُ لَكُ قَوْلُ اصْغَهُ

إِذَا تُسلاّحَظُ قَسوْلِي نُوصِيكُ لِوَجِهِ اللّهُ

كُسنْ وَالسه تَسايَسه مَسْرُورُ بِنِكُرِ اللّه

فِي الْإِسْمُ إِذَا تَنْفَنَى تَصِلُ لِهُ سَسَمًاهُ

كُن لِلله بالله في الله وَالْغَيْر انسه جُلُ في مَعْنَى الْهَا وَحِلْ فِي مُستَسمَّاة غِبْ فِي غَيْبِ الْغَيْبُ تَعِيبِ عَسمًا سِوَاهُ كُسِلُ مَسا تَسهراه مَرْجُودٌ فِي ذَاتِ اللَّه تَسمِسير بَساقِسي بِهِ مَخفُوفُ بِلُطُفِ اللَّهُ إِذَا تَسجِيد نَفْسَكُ مَا تَسجِد إِلا الله مَشْخُون بحُبُ اللَّه قَريب مِنْسي لِسيٌ وَالْقُرْبُ خَافِي مَعْنَاهُ قَالْكُلُ قَايَام به مَوْجُود بِمَن تُهواه وَإِذَا جُهِ لَمْ مُ مَالًا مُسحَالً عَسْسُكُ تُرَاهُ فَلُذُ بِئَا تُحَظِّى وَشَمَّ فِسِينًا شَذُاهُ بُـوًّابُ حُـفُرةً رُبُّى مَنْسُوبُ لِلذِكْر اللّه مَا شَافُ مَنْ شَافُ اللَّهُ

أنسا بسه والسن مَـنُ لاَقُـرَبُ مَـا جَـرُبُ

إذًا ذُكَــرتــه بَـادِر بالْحَدُ وَالْحَرْم مْعَهُ إِذَا ذُكَرْت الْمَولَى فَاهْمَنْ بِإِكْر اللَّهُ غُص فِيهُ مَن تُهُوى بِالْقَلْبُ وَالرُّوخ مُعَهُ إِذَا ذُكَـرْتُـه بِالْـجَـدُ تَـرَى مَـا لاَ تَـرَاهُ كُن فَانِي عَنْكُ مَرْجُودُ بِهِ وَلَهُ زُلْ مِلْ اللَّهِ اللّ إذًا قِـــيــلَ لَــك مَن تَهـوى قُـل اللّه مَنْ هُو قُريبُ لِذَاتِى مُحَالُ قَلْبِي يَنْسَاهُ إذًا عُرَفْتُ الْمُعْنَى فِي الْحِسُ لأَحَظُ سَنَاهُ إِذَا غُرِفُتُ الْحَالَيِّ تَرْتَاحُ عَمَّا سِرَاهُ نَسخسنُ اخبَابُ رَبّسى وَالْحُبُ فِينَا مَنْشَاهُ إسمي ابن البوزيدي منسيم في باب الله مَن لا غرف مَا بنا مَه فُوْد وَالْحَقُ مُعَهُ

مَسنُ لأَعْرَفَ مَـقَـصُوده مَسْكِينَ جَاهِلُ مَوْلاَهُ مَن لا يسسَاهَ ف منولاة يسعِ ف لا يَسرَاه

## وله أيضاً رضى الله عنه:

قُــلُ لِسلَّــلِي لأمُنتِي فِيهَا وَعَنَّفَنِي حَيْثُ لَمْ يَعْرِفْ شَايِى لِلذَّاكَ هُـوَ الْمَعْفُورَ لَـصَـارُوا مِـنْـلَ حَـالِـى وَلَكِن جَـرَى الْمَقْدُورُ اخستَسرَقَ الْسفُسوَّادُ وَامْتَحَقَّ جَبْلُ الطُّورُ لِبَغضضِهَا ظَهَرَتْ وَبَطَنَتْ فِي الظُّهُود فَلَوْ كُنْتُ تُلْرِيهَا لَصِرْتَ بِهَا مُسْرُورُ مِنْ عَجَائِبِ الْقُدْرَه كَأْسُهَا عَنْهَا يَدُوز اغْرَقَتْنِي فِي الْعَمِينُ بَحْرُهَا فَاقَ الْبُحُورُ خَرَجْتُ مِنَ الْغُفُلَه غَيْبَتِي مِيَ الْحُفُرِ أنَسا صَساحِبُ السدُّوا أَنَا الطّبيبُ الْمَشْهُودُ اشرَبْ خَسْرَتِى تَنفِيقٌ وَالسَّرُ مِسْكُ يَسفُودُ فَـوَالـلُـهِ مَـنُ دَنِّي وَذَاقَ سِـرُ الْـفَـئـا لَبَاحَ بِمَا بُحْنَا قَهْراً وَهُوَ الْمَعْذُورَ

لَـوْ عَسرَفُـوا عُـذَالِـى خيقِيقة الْـوصَالِ فَ إِذًا السَّرِ بُلِدًا مِنَ الْغَيْثِ للِشْهَادَة هَـذِي لَيْلَى قَـذ بَـدَتُ بالْـحُـسُـن تَـلَـوُنَـتُ ظَهَرَتْ لِبَعْضِهَا وَغَابَتْ عَنْ كُلُّهَا جَلَسْنَا عَلَى حَضْرَه مَعَ مُلُوكِ الْحَسَمُ رَه مَعَتْنِي كَاسَ التّحقِيقَ وَمَلَدُنْنِي لِللطريت سَقَتْنِي كَاساً يُحْلَى نُورُهَا عَنْي يُجلَي فَيَا طَالِبَ الْهَوَى وَالْغَيْبَه عَن السّوى أنا صَاحِبُ الطّريق وَأنْتَ مَظْهَرْ لِلتَّحْمِينَ

فَوَا اللّهِ لَوْ قُلْنًا إليهم مَا عَلِمُنَا قَـلِـيلاً مَسن صَـدُفـنَا إلا الْحَوَاصُ أَهُلُ النُّود أيا خَلِيلِي الت مُسرعاً لِحَضرتِي لاَ تَعَضَّشَ مِنْ آفَاتِ ضَربِحِى بَيْتُ الْمَعْمُودُ إسمي سَاقِئ الْمُريد مُحَمَّدُ بُنُ الْبُوزيد نَغْرَف مِنْ بَحْرِ التَّوْجِيذُ وَبِينِي الْمَسْنُسُورُ نُسمٌ صَلِاةً السلسمِ عَلَى صَاحِب الْجَاهِ

## وله أيضاً رضى الله عنه:

خَـمْرُ الْـمَـغْنَى يَـا حَـافِـظ مَـغْنَاهُ حَسنتسى سُسكسرُوا بِسِهِ وَتُساهُسوا يَسا مُسريدَ السدُخسول حَسفسرَةً مَسؤلاً هُ قَـلْيَخْضَعْ فِي الْقَول وَافْعَالُهُ وَيُسفُسنَسى حَسفُسا فِسى ذَاتِ مَسولاً وُ وَيَسْبُدُ مِنْ بِالْسَحَاقُ لا بِهَوَاهُ ويسنسظسر لسلسغسرش ومسا فسوقساه خَذَا بُخُرُ عَرِيتٌ فِيهِ تُساهُوا شربسئسا مسئسة ومسن عسذبساه باأزواجانا تسهنا في فضاه الْكَامُ وَالْحَمْرُ يَا فَاهِمْ مَعْنَاهُ هسدنًا سسري بن إخراني فساه جَدّي الْبُوزَيْدِي ظَاهَرْ إِسْمُهُ صَلَّى عَلَيْهِ في الْأَزَّلِ مَولاً وُ

مُسورُ الْإلْسِهِ مُوَمِنْ الْطُهُودُ لا إلى السلسة وخسسة وخسسة وخسسة مُسحَمَّدُ سَسقِى كَالْسَ الْسَمُدَامَ هَـذَا الْـخُـمْـرُ يَـا سَـيْـدِي مَـا اخـلاهُ مَـن ذَاقَـهُ مُسلِـي، بالْـغَـرام مِسئه شسربُسوا سسادة السكسرام وّغَسابُسوا عَسنَ جَسجِسيسع الْأَنْسامُ وَيُسخسيسي دَائِسماً عَسلَسي السدُوام يَخَالُ برضاهُ أَعُلَى الْخَامُ سُبْحَانَهُ ذُو الْسِجَالَ وَالْإِكْرَامُ فسنساء صرفا يسا خسافسظ السنسظسام يَصِيرُ بَرْزَخَا بَيْنَ أَبْحُر عِظَامُ وَمُسا تُسخستَ السشري بسلا أوهسام رجَسالُ السطسريسق وَاقْسطسابُ الْإسسلامَ خستسى صسارت الأوانسي مسدام وَجِـزنَـا فـى الـعَـظَـمُـه بـلا الجـسَـامُ المستسرّجت صسارت أضسل الأنسام مِنَ الْسَوَجِدِ وَشِدَةِ الْسَغَدَةِ الْسَغَدَامُ مِنْ نَسْل الْهَادِي شَفِيعِ الْأَمْمَ وَكُلُ الْمُلَاثِسَكُمةِ الْكَكُرَامُ

وَالآلُ وَالسَصْحَبِ وَمَسنَ مَسعَهُ وله أيضاً رضى الله عنه:

سَاقِسى الْعُصَيْسِرَه سَعِّانِسي يَا نَا الْأَوَانِي أدر السكسأس لسخسلانسي خسنسرتسى تسرى لسلأغسيسان عُستِسقًاتُ فِسي أَضل اللَّذُنِّانِ هَا هِمَ بَدُتُ عَلَى الْكِمِيزَانِ كسائست تسبسل كسون الأخسوان خَــنِهِ خَــنَـرَةُ الْسَمَــعَـالِــى مَسظَسامِسرُ الْسكَسوْنِ كِسيرَانِ يَدْرِي الْسَخَسَمُ مُسِنَّ كُسَانَ فَسَانِكُ فَسَانِكُ مُسصَلِباً عَسنُ سَاقِسي الْأَزْوَاح اسميسى السبوريدي يسا إخوانسي قُلِلْ إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ فَلْنَصِي

يَا سَاقِيهَا مَهُلاً رَاحِباً بِرَاحِ وَدرِ الْسِكَالَ عَسِلُسِي الْسِمِسلاح وَاسْتِ نَعِيلَ الْعِسْمِ يَوتَاحِ كبيشكاة نيها بسناح قَـــبُــلُ آدَمَ سِــرُهُــا بَــاح يا عَاشِقاً لَهَا شَذَاهَا فَاحَ خَــمْـرَه مُسجَـرُده عَــنِ الْأَقْــدَاح للنعاشية يسال ألح وَالْسَخُسَيْسِرُه عِسبَارَة عَسنِ الأَرْوَاح غسن حسسه وقسيسود الأشسباح مِنْ سِرْهِ فَسسَرَى لِللْأَشْسِبَاحَ يسب تسم إنستسادي وأفسراح مِنْ قَبِيلِ الْهَادِي سَاقِي الْأَزْوَاحِ مُسخَسدٌ قُسطُبُ الْسفُسلاَح

صَـلاةً دَائِهمة بِلا انهمام

وله أيضاً رضى الله عنه:

أنّا الْكَاسُ أَنَا الْخَمْرَه

لَـمْا فَـنــنُ الْفَـنَا مَا يَـفَـنِتُ إِلا أَنَّا فِي الْحِسُ وَفِي الْمُعْنَى شَرَابِسِي لِسِيَ مِسنْسِي وَسِسرُي فِسِي الْأَوَانِسِي خاشا يَكُونُ الشَّانِي أنا الباث أنا التحضره أنَّا الْجَمْعُ أَنَا الْكَثْرَهِ أَنَا الْمُحِبُ الْمَحْبُوبُ مِنْ قُبُودٍ فَكُنِتُهُ كنم مِنْ مُرِيدٍ سَفَيْتُهُ مِنَ الْغَفْلَة يَقَضَنُه كَسَيْنُه بنِغمَ الثُونِ

أنّا الطّالِبُ الْسَسطُلُوبُ أنّا الشّاربُ الْمَشرُوبُ

وَالْأَشْتِ إِلَى قَامَتْ أَنَا رَافِهُ الْحُرَامِ بالتَّرْب مَع الْأَمَانُ اللَّي يتبعك مَحبُوب بالفيرب والمريد خاشا مريدك مخبرب نَسْقِى مَنْ أَتَى عِنْدِي يَشْرَبْ غَايَةً الْمَشْرُوب يَغِيبُ فِي ذَاتِ الْغَانِي يُشَاهِذُ عَلْمُ الْغُيُوبُ يَا ذَا الْبُودُ وَالْجَلالَه يَا مُنفَرِّجَ الْكُرُوبُ

أنسا السذى ظهرت خنريى منى فاضت نَادَانِي مِنْ كُلُّ امْكَانُ أَصْدَعُ وَبَشْرُ الاخْوانُ نسدانسى يسا بسوزيسدي أضسذغ بسشسر عسبسادي ألحن أنسد لله الذي قسرى لسى أنسدادي يَشْرَبُ كَاسَ الْمَعَانِي يَهْنَسَى عَنْ كُلُ فَانِ ضل يَا رَبُ عَلَى مَن نُسورهُ تَسجَلَى

# وله أيضاً رضى الله عنه:

يَا عَاشِقَ الْمَخْنَى ﴿ أَقْسِرُ لِلِّي وَاذْنَسِي لِتُسَمَّى خَمْرَنَا فِي كُوسِ السرَّاخ خَسَمُ اللَّهُ الْمُسَتُ بِعَالُكُ أَس الْمُسَرِّجُ تُ لَـمَـا تَـعَاظُـمَتُ غَـيْبَتِ الْأَقْـدَاخ نَارَتُ وَاسْتَارَتُ عَلَامَتُ وَانْتَارَتُ عَلَامَتُ وَانْتَاشُوتُ كَـــــــــرَتْ وَاتْـــحـــدَتْ فِي الْــخــنـرةُ يَــا صَــاخ دَاوُذ بسهَا غُلِيسي بالزُّبُورِ حَلَّى نُسوحُ بِسهَا كَسانَ كَسيْسيسرَ الْأَنْسوَاحُ عِيسَى بِهَا نَطَنُ فِي الْمُهٰدِ تَعَمَّنُ بهذا يسا عساشي تسان مسن السسواخ غُـشَاقُـهَا هَاجُوا بالْوَجْدِ وَمَاجُوا كُللْهُم خَرجُوا مِن سِجون الأشباخ

أنْ وَارُهُ السَطِعَ تُ مِسنَ ذَاتِسي ظَهِ رَتْ شننسسها طَلَعَتْ فِي سَنمَا الْأَزْوَاخ لِنَفْسِي مَن أَتَى عَن قُطب الْفَلاَخ تَـــرَى الْأَمْـــرَ وَاقِـــغ مَـا بَــنِـنَ الْــمِــلاَخ أَنْتُ مَا أَنِي الْعَاشِقْ يَا طَهِبِ الْأَرْياخ وَبُدُا جُدمَ الله السمالِ فَ الْمُعلل السمالِخ بَعْضِي صَارَ كُلُي وَضَاءَ مِصْبَاخ وَمَـنَ عَـرَفُ اسْسِمِسِي يُسبِسِّر بِالْأَزبَاخ فَلَتَ بِالْعَصَا وَكَسَرَ الْأَلْوَاحُ

وَالْإِذْنُ قَسِدْ أَتَسِي وَالْأَمْسِرُ يَسَا فَسَتَسِي أتسى الإذن سساطسغ أفسدم يسا مسنسازغ مُسحَسمُ لذيا صَادِقُ يَا يَا يَحُرُ الْحَقَائِفُ بِسكَ طُسابَ حَسالِسي بَسلَخْتُ الْكُسمَالِ مُستخصم أصلي بداجتَمع أستلي فَـمَـنْ نَـظُـرْ نَـظُـمِي مَـا يَـبُـهَـى وَلهـم لَــمُــا شَــرب مُــوسَــى خَــمُــرة الْــكُــؤوس

#### وله أيضاً رضى الله عنه:

تَسمَسنَكُ بِالسلاحِ سَادَتِيَ نَاسِ الْسجُودُ تَجْلِسُ بِسَاطَ الْأَنْسِ يَحْصُلُ لَكَ الْمَفْصُودُ وَالْـرُكُ كُـلُ الْـمَـلاَمِـي أَخْلَ النَّفْس وَالْبُحُودُ وَاغْسَنَ عَسِنِ الْأَنْسَامِ فِي رُؤْيَةِ الْسَمَعْبُوذ

يَا مُرِيدُ النِّجَاحِ وَحَصْصَرَةِ الْسَفُللَحِ افْسَنَ عَسَنْ كُسِلُ الْسِحِسِ وَاذْخُسِلَ حَسْسِرَةَ الْمُسَدِّةِ الْمُسَدِّسِ اذْكُــز إسْــم الْإلْــهِ بَاهِـي يَا مَن تُبَاهِـي اذْكُـــرهُ بِــالـــدُوَام بِـعِـشــق وَاصْطِلام

اذْكُونُ يُسامُريدِ يَساطُسالِسبَ الْسَمَسزيدِ ذِي حَضْرَةُ السُّفُريدِ مَخْصُوصَةً لِلأُسُودُ اذْكُو يَا خِلْى وَاشْطَحْ وَلِلْحَضْوَةِ لاَ تُبُوخُ الأزمها أخبى تَفلَح تصير مِنْ أَهْل الشّهُود اذْخُلُ حَضْرَةً الصَّفَا أَحْلِ الْبَجُسودِ وَالْوَفَا وَاتْبُعْ نَهْجَ الْمُصْطَفِّي وَمُراعَاةً الْرحُدُودُ اذْكُورْ ذِكُورُ السُلسَانِ بِسَغْمِيسُ الْمَيْنَيْنِ وَامْتُ جَهْمُ الْأَكْوَانِ فَى جَمَالِ الْمَعْبُودُ اذْكُــرُهُ ذِكْــرَ الْــقَــلْــبِ ذَا مَـقَـامُ أَهْـل الـشُـرْبِ تَعْلَمْ جَمِيعَ الْغَيْبِ تَصِيرُ لَكَ الشُّهُودُ اذْكُسِرْهُ ذِكْسِرَ السِسْسِرُ بَسِعْسِدُهُ سِسِرُ السِسْرِ ذًا مَعَامُ الْحَل السُّكُرِ تَسمُ لَكَ الْسَمَعْ صُسودُ وتصخبى للليناء ينغد فننا الفناء تسصير مِن الأولِياءِ أَهْل السّر الْمَوجُود وَاسْسِمِى الْسُرِزَيْسِدِي وَجَسِدًى مُسِحَسِمُدِي شَهِنيسمٌ فِي الْسِعِبَسادِ يَوْمَ الْوَقْتِ الْمَوْعُودُ

## وله أيضاً رضي الله عنه:

أنا السبخر الواسع أنا هو المخماز نشوس الأنسراد نشفي كل سامع كيوس الأنسراد في كن النسيقان النسيقان النسيقان ينفع عنك الاسيقان ينفع عنك النسيقان ينفع عنك المانع تسقيام أنسواد أنسواد أنسواد أنستان تسمواد المساوع تسبط أنت المساوع تسقيم أنسراد تعلي بسن الانحدان في بالسر والإجهاد

مُسوَ عَسبُسدِي تَسابِسغ قَسهُساراً وَجَسبُسار هُــوَ غَــيْــرُ تَــابــغ مَـــادَاتِ الْأَخْــيَــارْ كُسِلُ مُسَاءً تُسَابِسِعُ وَالسَّلْسِيلُ وَالسَّلْسَهَار كُلِّهُمْ يَا سَامِعْ مِنْ رَسْعَ أَنْسَوْار مُسلِّسجُسسؤُهُ رَاجِسسغ لِسسي بِسسلاً إنسسكُسسار وَمَـنَ فِـيـهِ يُسسَانِهُ مُسوَ فِــي الأكــدار

حُنُحُ مِن عَلَيْهُ وَاقَعَ بِدُونَ اخْسَتِسِيَار فِي قَبْضَيِي ضَايِع كَحُلْقَه فِي الْقِفَار فِي قَلْبِي يَا سَامِعْ مَوْجُهُ فِي الْبِحَار كُلُهُم لَسوَامِسع مِسنَ ذَاتِسسي أسسرَار فِي رِضَايَ طَامِع وَرَفْسع الْأَسْتَسار إلا قَــولُ الْــقَـاطِــغ فَــذَاكَ مِــزمَــاد وَاقْدَ فَي الْأَسْسَارِغُ تُستَسالُ ذِي الْأَسْسَرَار

كُسلُ غُسرَتِ شَسايسِغ وَاسِسِعُ الأَفْسِكُساز كُسلُ وَالِسي خَساضِع لِسيَ بسالانسكِسساز وَمَسنَ لِسي يُسنَازِغ رَافِسضَ الْإِفْسسرَارْ كُلُ الْسَكَوْنِ الْسَوَاسِعُ وَالْسَفَلَلُكُ السَدُوَازِ وَالْسَعَسِرَشُ الْسَمُسُسِعُ وَالسَّسَمْسُ وَالْأَقْسَمَارُ كُــلُ نُــور سَـساطِــغ ظَــلامٌ وَأَنْــواز وَالسَصْرَاطُ الْسَقَسَاطِسِعُ مِسْيِسِزَانُ وَكُسُوثُسِرُ وَالْسِجِسنَسانُ الْسُوَاسِسِغُ وَالْسِحَسُوضُ وَالْسُنُسادُ وَالسَّاجِد وَالسَّاكِع فِي السَّلْيل وَالْأَسْحَارُ وَالْمَاصِي وَالسَطْسايسِ فِي الْمَوْتِ وَالْمَحْشُرْ هَـــذًا مِــنّــي وَاقِـسِعْ كُسلٌ وَقُــتِ وَأَعْــصَـاز مَذَا مُعْطِي الصّائِعُ مَا فِيهِ إِنْكَارُ أغــزم يَــا مُــئـانغ وَدَع كُــسلّ عَــاز

هُـوَ لَـنَا شَافِهِ فِـي كُـلُ مِـنَ الـدُار بفضلِهم يَا سَامِع تَسنَسال ذَا الْسمِسفُسدَار سَساقِسي كُسلُ وَالِسعُ كُسسؤُوسَ الْأَسْسرَار

أختيم قَولِي الواسِغ بصلاة المسختان أضحابه الشوابغ السادات الأخياز إنسسمِسى زاهُ شَسايَسغ ٱلْبُسوزَيْدِي الْمُحَمَّانِ

# وله أيضاً رضى الله عنه:

اذْكُــزهُ يَــا خِــلْــى تَــنّـالِ الْـعِـرفَـانِ هُسوَ ذَاتِسي وَنَسفُ لِسي يَسا جَسمُ الْإِخْسوَانِ بالسعلم والسسر تننبغ بالعرفان تَسفِيت مِنَ الْسعُنس تَسفُوذ بِالسُّدَانِي يَوْتَسِفِع حِسجَسابُسكُ عَسنُ نُسودِ الْأَعْسيَسانِ بسهسم تُسمّ حسالِسي فُسزَتَ بِالْإِحْسَانِ بستسندق السنسرب وحسب الإخسوان تَعَنَ عَنَ الإخسساس وَجَسِيعَ الأَكْسُوانِ

السلسه السله أسله أسولي الأنسخشي من عُذليي هُــرَ هُــرَ شُــغُــلِــي نَــهَــارِي وَلَــيَــلِــي اغسزم ليسي والجسس تستسال ذا السفخسر تُسْرَبُ مِن خَسْرِي وَبَسْفَدُهُ سُكُري وَتَخْرُخُ مَنْ نَسْسَكُ وَفِسْغَلَكُ وَوَصْفَكُ تَسبَسقُ لِسلُكُمَاكِ كَسمِسْل السرَّجَالِ إِنْ أَرَدْتَ قُــسربِـسي تَـهَـيْـأ لِـلـشـرب تَسشرَبُ مِسنَ كَسأسِي غُسبُ الأنسيِساس تَاخَدُ عَنْ عِلْمِي لا يَسِنْفَى لَكُ وَمْهم تُصصاف بسالحنس وَخُلُتِ الرَّحْسَانِ

وُخُــذَ مِــنّــي سِسري بِالْــمِــزُ وَالْــفُــخــر ضاف مِن الْكُددِ وبِدع السزّمسانِ ذَا سِـــرُ الْأَبُـــدَالِ عَـطَاءُ الْـمَـنَانِ خَــمْـرَةُ السَّسُدُولِــى مَـا تَــبُــقَــى أَخــزَانِ أَنْ تَ وَالْأَحِ بِ اللَّهِ مِ اللَّهِ مِ اللَّهِ مِ اللَّهِ مَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ وَبِهَابَ تُحِفَى مِشْلَ اهْلِ الْعِرْفَانِ بَسِيبُ لَكُ تَازُهُ لَ تَالِهُ مَا لَا عَالِهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ ع ذِى أَمْدَادُ الْسَحَدِ ضَسرَه عَسنَ قُطُب السزَّمَانِ يُعطَى بُلاَ حِسَابِ أَسْرَارَ الْسَمَانِ الأستيه نَهدي وَنْهُولُ فِي الْأَكْوَانِ بسئررة خسسنسي من جميع النفضان عَسن الْسكُسلُ فُسزنَا أنسسا وَالْإخسسوَانِ به تسم سسخادي وجسيسغ الإحسان

تَسْرَبُ بُلاً فِسْجَالِ وَبِلاً مِسْكُسِيَالِ تسبشر بالوصول كسين الفنحول تَـذُخُـلُ لِـلْحَصْرَه بِالْمُصْلِ وَالْمِئه عَلَى الدُرِّه الْبَيْضَا الْمَوْلَى عَنْكَ يَوْضَى تَسَسَّكُ تُستُجُوهُ وَ طُوَى لَهَا تُستُظُرُ تُسرَاهُ أَخِسى جَسهُسرًا فَسقُسلُ وَلا فُسخَسرًا ذِي أَمْدَادُ السنسيي مَن وَقَعْ بِالْسَاب به تسم سندي أذَّني بالسرشد لِلْحُلَّه لَبُّسْنِي وَمْنَ الْمُخَوْفُ أَمُّنَى أنسا لسه إنسنسا في البحس والمعنى صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَآلِهِ وَصَحَبِه وّارْضَ عَنْ أَسْتَاذِي مُو بَسِحُرُ الْمَدَادِي

مَـغـرُوفُ بِالْـبَـلَـدِ وَجُـمِـيـع الْـعِـزفَـانِ

إسبي السيرزيدي أبسي غسن خدي

وله أيضاً رضى الله عنه:

يَا ذَا الْمفضل وَالْكَرَم يَا خَالِقَ الْعِبَادِ وَالْهِهَة كَذَا الْأَزْكَانُ مُ فَصِدُ الْإِفْسِرَادِ نَسْقِي النَّاسَ الْكُلِّيَا بسلا حَدد وَعَدد مَستَسخُستُ ودَادِي فَاضدَعُ وَلاَ تُسجَعدِ لُبِسُوا نِنعُمَ النُّبُابُ مِن خَصْرَةِ الْأَحَدِ بالسر والمنفرف وسبل الإزشاد تَصِير مَلِكَ الْمُلُوكُ فِي مَـقَام الْإِفْرادِ

نَبُدَا بِاسْمِكُ يَا سَلامٌ يَا ذَا الْبُودِ وَالْإِنْعَامُ خَلِمْ يَا إِخْوَانِي لِيجَنِّةِ الْعِرْفَانِ تُسرَى كُلُ الْأَعْسِيَانِ مَا لَسِمْ تُسرَ بِالْأَبِدِ يَظْهَرْ مِنْكُمْ سِرْكُمْ الْكَائِنُ فِي الْعِبَادِ لَـكِـنْ رُؤْيَـةَ الْأَغْـيَـار عَـمَـتُ كُـلُ الْأَكْـبَـادِ فَهَذِهِ النَّصِيحَه لِلْخَلْق مُفَرِّحَه بسلسسان مُسبَرِّحه هَلُم يَسا أنسيَسادِ

تْنَرُّهْتَ عَن الرِّمَانُ وَالْوَقْتِ كَذَا الْمَكَانُ أَذَنَّى بِالسِّرْبِيِّه لِرجَالِ السُّرفِيِّه نَادَانِی یَا عُبُیدِی یَا حِبُی یَا جِبُی یَا بُوزَیْدِی فِي الحِينُ اسْقَيْتُ الْأَحْبَابُ مِنْهُمْ أَفْرَادُ وَأَقْطَابُ طَريقُهُ مَوْصُوفَه بالصّدْقِ مَعَ الْوَفَا مَعْسَصِدُهُ لِسلسلُوكُ كَذَا النَّفْيُ لِلشُّكُوكُ لِسَنعْ لَلْمُ الْكُلُّ مُ لَلُّكُمْ فَرَعُ كُمْ وَأَصْلُكُمْ وَكُلِلُكُمُ أَزْهَاز وَأَلْسِوَارٌ وَأَسْسِرَارُ

عَلَى بَذِرِ النِّمَامُ هُوَ النُّورُ الْمُوقِدِ هُسوَ أَصْسِلُ الْأَنْسِامُ هُوَ النُّورُ الْمُوقِدِ وَاذْوَاجِسِهِ وَالْأَقْسِرَابُ وَاذْوَاجِسِهِ وَالْأَقْسِرَابُ وَاصْهَارِهِ وَالْأَحْبَابُ بَسِلاً عَسِدٌ وَعَسدَدِ وَاصْهَارِهِ وَالْأَحْبَابُ بَسلاً عَسدٌ وَعَسدَدِ هُسوَ بَسخسرُ أَمْسِدَادِي هُسوَ بَسخسرُ أَمْسِدَادِي عَلَى لَحْظةِ الْأَمْسِهَادِ عَي لَحْظةِ الْأَمْسِهَادِ

وَالسَّلَّةُ وَالسَّلَّامُ عَلَى بَدْرِ السَّمَامُ الْأَسَامُ الْأَسَامُ الْأَسَامُ الْأَسَامُ وَالْوَاجِدِ وَالْأَفْسِرَابُ وَالْوَاجِدِ وَالْأَفْسِرَابُ وَالْوَاجِدِ وَالْأَفْسِرَابُ وَالْمَابِ وَالْأَحْبَابُ وَالْمَابِ وَالْأَحْبَابُ وَالْرَضَى عَنْ أُسْتَاذِي هُسو بَسخسرُ أَمْسِدَادِي وَالرَّضَى عَنْ أُسْتَاذِي هُسو بَسخسرُ أَمْسِدَادِي وَالرَّضَى عَنْ أُسْتَاذِي عَنْ أُسْتَاذِي عَنْ أُسْتَاذِي عَنْ أُسْتَاذِي عَنْ أُسْتَاذِي اللَّهِ بَادِي الْعِبَادِ وَالْمَابِي وَالْمِي وَالْمَابِي وَالْمِي وَالْمَابِي وَالْمِي وَالْمِي وَالْمَابِي وَالْمَابِي وَالْمِي وَالْمَابِي وَالْمِي وَالْمَابِي وَالْمِي وَالْمِي وَالْمَابِي وَالْمِي وَالْمُعِلَّيِ وَالْمِي وَالْمِي وَالْمُعِي وَالْمَابِي وَالْمِي وَالْمِي وَالْمُعِلَّيِي وَالْمُعِلَّيِي وَالْمِي وَالْمُعِي وَالْمِي وَالْمُعِي وَالْمِي وَالْمِي وَالْمِ

# ولد أيضاً رضي الله عند:

يَا مَنْ تُطلُبُ رَصْلَهَا وَتُسْرَبُ مِنْ كَأْسِهَا تسمسك بسأنسل سادتسنا نساس السجود أقصدنهم لأجلها واشألهم بمضلها يَسْفُوكَ مِنْ خَسْرِهَا فِيهَا تَارُ الْوَقُودِ ومَـن تُـوجُـه لُـهـا تَـمَـتُـع بـحُـــنيهـا وَكَانَ مِنْ أَمْلِهَا تَايَهُ عَنْ جَمْع الْوُجُودِ إذًا انْهِ حَدْبُ إِلْهِ الْهِ الْهِ وَرَفَ عَدْتُ سِنْدَهُ ا تَسمَتُ عَ بِسنَسظُ رِحَسا كَانَ مْنَ الحَل السُّهُ ودِ وَمَـن يَـنْظُرُ إِلَيْهَا أَيْـنَ يَـجِـدُ غَـيْـرَهَـا إِذَا بَساحَ بُسسِرْهَا كَانَ فِي حَالِهُ مَفْقُودُ يَا مَنْ تَطْلُبُ لِقَاهَا أَيْنَ تُحِدْ سِرُهَا تَسجِدُ رُوحَكُ مَسعَسهَا إذًا فِلقُتَ مَنَ الْنُحَمُسودُ يَا مَن تَلُومُ أَهْلَهَا إِذْ فَاهُوا بِحُسْنِهَا سَامِحْنِي بِفَضْلِهَا وَبِحِساهِ اسْم الْوَدُودُ كَيْفَ يَسْسِرْ مَنْ رَاهَا وَذَاقَ مِسنْ هَسواهَا وَاتْسَيَّفُ نُ بِسِرِضَا هُا وَبِسَّمَام الْمَفْصُودُ أفحصد وأنظر كها وأمسر مسا سَقَّتْنِي مِنْ مَائِهَا بِهِ انْهَدَمَ السسُدُودُ

تَطَعَّتُ بِصَوْتِهَا وَغَيْبَتُنِي فِيهَا سَقَتْنِي بِحُبِّهَا فِيهَا غَيْبَةُ الْوُجُودُ ظهرت بخسيها ومَنزقت سنسرها عَــمُــتْـنِسى بـنُـورِهَـا وَلَــمْ يَسبُسنَ لِـى وُجُـودُ قَـرُبَـتْـنِسي إلَـيْـهَا مَللُكَـتْـنِـي سِـرُهَـا سَطَعَتْ بِدُويسهَا وَلاَ تُخْشَى مِنْ جَحُودُ وَمَـنُ يَـنُـكُـزُ إِلَـيْـهَـا كَانَ مَحْجُوبُ عَلَيْهَا تَـخـرُمْـهُ مِـنْ سِـرُهَـا كَـانُ مِـنْ ذَاكَ مَـطُـرُودُ وَمَـنُ يَـغُسرفُ قُـدُرَهُا وَكَانَ مِـنُ جِـزُبِـهَا رُوحُهُ يَاشُ يَكُفِيهَا مَهْرُمَا لَيْسَ مَعَدُودُ فَـوْض أَمْرَكُ إِلَـيْهَا يَا مَـنْ ذُفْتَ سِرُهَا كَرْمَتَكُ بِفَضِلِهَا وَانْفَكُنِتَ مْنَ الْقُيُودُ ابُنُ الْبُسوزَيْدِي لَهَا عَبُداً فِي طَاعَتِهَا صَـلَـنِتُ بِإِذْنِهَا طَهُ مِـفْـتَاحُ سِرْهَا مُسوَ الْسُهِدُ لَهَا مُحَمَّدُ سَيدُ الْوُجُودُ

## وله أيضاً رضي الله عنه:

يَا لاَئِيمِي لاَ تَعلُومِ الْمَهَلُ عَلَيًا
الْحُبُّ افْخَانِي وَالْمَلَكُيْسِ رَاعِينَا
الْعَاشِقُ وَالْعِشْقُ مِنْي إِلَيًّا
الْعَاشِقُ وَالْعِشْقُ مِنْ عُلاَهُ تَبِينًا
وَانْفَتَقَتْ أَسْرَادٌ كَانَتُ رَثْقِينًا
وَانْفَتَقَتْ أَسْرَادٌ كَانَتُ رَثْقِينًا
الْعُلا وَسَهُلا بِطَلْعُةِ النَّرِينَا
الْعُلا وَسَهُلا بِطَلْعُةِ النَّرِينَا
الْمُعنَّ إِلَيْنَا
مَسْمِعْتُ نِهَاءً تَعَرَّضَتُ إِلَيْنَا
وَانْفَذَتْنِي مِنْ قُينُودِ الْوَهِينَا
وَقَدْ ذَارَتَ لَنَا كَانَ الْحُمِينَا
وَقَدْ ذَارَتَ لَنَا كَانَ الْحُمِينَا

لاَ شَكُ تَعُذِرنِي لَوْ تَعْلَمْ خَبِبّاتِي مَا لِي طَاقَةً لِيكَسّمِ الْحَقِيمِيةِ قِلَا الْحَقِيمِيةِ أَهْلُ الْمَحَبّةِ أَنَا الْحَبِيبِ وَقَصْدِي أَهْلُ الْمَحَبّةِ شَرَحْ لِي صَدْرِي بِه دَامَتْ حَيَاتِي شَرَحْ لِي صَدْرِي بِه دَامَتْ حَيَاتِي وَنَارَتِ الْأَكْوَانُ مِنْ حِبّي وَنَشُوتِي وَنَارَتِ الْأَكْوَانُ مِنْ حِبّي وَنَشُوتِي مَرْحَبا إللَّهُ وَنَارِي الْأَكْوَانُ مِنْ حِبّي وَنَشُوتِي مَرْحُبا إللَّهُ الْمَعامِرِيَّةِ وَقَالَتْ يَا عَاشِقْ تَنجَرُدُ لِزُوْرَتِي وَقَالَتْ يَا عَاشِقْ تَنجَرُدُ لِزُوْرَتِي وَالْجَلَسَتْنِي فِي أَعْلَى الْمَقَامَاتِ وَالْجَلَسَتْنِي فِي أَعْلَى الْمَقَامَاتِ خَهْرَةً لِتَسْبِي مُلُوكَ الطَّرِيقَةِ فَي أَعْلَى الْمُقَامَاتِ خَهْرَةً لِتَسْبِي مُلُوكَ الطَّرِيقَةِ

طَلَعَتْ شَمْسٌ عَلَى نَجْمِ الْمَعِيَّا لَـوْ ذُقْتَ يَا خِلْي لَـذِيـذَ النَّبرِيّا اخْلَعْ عِـذَارَ الْحِسِّ وَكَنْ فَينِينًا اخْلَعْ عِـذَارَ الْحِسِّ وَكَنْ فَينِيّا خُـطُ السِرِّحَالُ فِي بَـحْرِ الْأَحَـدِيَا لَكَ الْبُشْرَى يَا خِلْي وَكُنْ هَـنِياً لَـكَ الْبُشْرَى يَا خِلْي وَكُنْ هَـنِيَا

## وله أيضاً رضي الله عنه:

السخسند لسله السواجد السقديس وَأَفْسِضَهِ السَّصِيلَ السَّسِلِيةِ وَالسَّتِسسِلِيسِم وَآلِسهِ وَصَحبهِ الأَخسيَسار فَهَذِهِ سِلْسِلَهُ طُرِيقَتِي ذُكَــزتُـهَا بــحَــسَب الــتَـرَتُــي أَوْلُهُمْ شَيْخُنَا الْكَامِل غلكى يُديْد كان لِسي وصالِب مَارَ فَيَاضَهُ مِنْسَى يَسْسَرِي بَسَلُّخُنِسِي الْمَفْنُا مَسِمُ الْبَقَا عَنْ شَيْخِهِ أَبِي عَزْه الْمَهَاجِي يستقيي طريق الخسمع والعسواب عَـن شَـنِحِهِ مَـولاًي الْـمَربِسي ثُـمُ عَـن مَـرُلَـى عَـلِـي الْـجَـمَـل ثُممُ إلَى الْعَوْثِ السَّيْعِ الْعَرِبِي عَن أبيب أخسمَد بن عبد الله ثُـمُ إِلَـى أبـى الـسُـندِ الْـبَانِـي وَخُسُو أَخُدُ عَدنَ أَبُدرٌ قُسَادِي الْسَجَسَامِعُ عَنْ أبي الْفَيْضِ قَاسِم الْخَصَاصِي عَنْ مُحَمِّدِ بَىن عَبْدِ اللَّهِ الْفَاسِي

وَبَدَا نُـورُهَا فِي كُلُ الْمَكَانَاتِ لَيْجَبُتَ بِهِ عَنْ كُلُ الْمَحْسُوسَاتِ لَيْجَبُتُ بِهِ عَنْ كُلُ الْمَحْسُوسَاتِ فِي بَحْرِ الْمَعَانِي حُطْ الرَّحَالاَتِ فِي بَحْرِ الْمَعَانِي خُطْ الرَّحَالاَتِ وَاخْلُعْ نَعْلَكُ عِنْدَ بَابِ الْحَمَرَاتِ لاَ تَسخُسُسَى مِنْ فَسزَعٍ وَمِنْ آفساتِ لاَ تَسخُسُسَى مِنْ فَسزَعٍ وَمِنْ آفساتِ لاَ تَسخُسُسَى مِنْ فَسزَعٍ وَمِنْ آفساتِ

الأخد السمستد والسقيسم عَلَى النّبيّ المُضطَفّى الكريم مَا دَامَ مسلك رَبُسنَا السَّفَ مُسار وَمَا لَهَا مِنْ أَرْكانِ السُّحْمِينَ بسإنسنساد السرجسال أخسل السشسوق مستحسمن بسن قسدور السوكسيسل وَشَهِ رِبْتُ مِنْ كُورِسِ الْهِ حَمَالِ مَــنّـالَ أَشْــنِـاخ السنَّــدَانِــي وَمِنْ عُنْصُرهِ مِنْاهٌ تَنجري وَنُــورُهُ مِـنّـى مَـالاً الآفَـاقِ مِنْ نَسْل الْهَادِي صَاحِب الْمِعْرَاج فَهُ وَمِن شُير وخِنا الْأَقْطاب بسن أخسمَد السدّرقساوي السمُسرَبّسي حُرَ الْفُطُبُ الشّريفُ الْكَامِلُ بن أخدمً للشريف السسب أفساضها بدون مسا تستساهسى لَـهُ الْـعِـئَايَـهُ مِـنَ الْـمَـئَانِ أيسر السفسفسل سيره تسابسغ فَإِنَّهُ الْهُ فُردُ لِللَّحْدَاص غَـابَ وَافْدَنَ كُلِلُ الْإِحْسَاسِ

وَلَـمْ يَـجِدُ فِـي الْكَكُونِ غَـنِسرَهُ خُسوَ السساقِسي كُسؤُوسَ الْسمَسعَسانِسي مَنْ بِحُبِهِ يَسزُفَّى لِللَّكُمَالِ السفاسي السمريس السعادف أبسى السفيرضات غسوث السزمان التصنيها جي بدخر التسموف صَاحِب السُّفَا وَالسُّرِ الْوَاضِحُ الْغَارِفِ فِي بَحْرِ الْمعَانِي وَالتَّحْقِيق السخفسرمسي رضي السلسة غسسة نُسورُ الْسحَدةَ البِسق وَالسسرُ بَساحَ عَن أبيهِ مُحَمّدِ بَحْر الصّفًا وَكُلُهُمْ لِللشَّرَابِ يَهُدُونَ عَنْ أَحْمَدَ بُنِ عَطَاءِ اللَّهِ الْكَامِلِ فَهُ وَ الْسَوَادِثُ أَسْسِرَادَ الْسَفُدُسِ وَبَسرُزّخ لا يَسبُسخِسيَسانِ دُونَ مَسيّسن وَلَطِيفُ التَّحْقِيقِ عَنْهُ غَالِي حُرَ الْمُطُبُ الْجَامِعُ بِلاَ تُفْتِيشِ سِرُ مَعْنَاهُ فِي الْقَلْبِ يَنْضِيءُ مُو الْفُطُبُ الْكَامِلُ الشُّرِيسَفِ مُرَ الْكُنْزُ الْمَشْهُورُ بِالنَّبْيِينِ فُطُب الشّراب إمّام السُّكبيل وَهُلُو عَلَنْ مُسِحَمَدِ شَلَمُسَ اللَّهُ يلل فِي بَـحْر الْـمَـعَانِي عَادِفِينَ هُ وَ مَن زَادَ فِسي السشكر تَسمُ كِسِن جَسمْسعَ الْسبَسحُسرَيْسنِ ظَساهِسرِ وَيَساطِسنِ وَكُلُّهُمْ يَسْقِي شَرَابَ الْأَصْفِيا

قُـــذ قَـــنـــي عَـــمُــا سِــواهُ عَنْ عَبْدِ الرِّحْمَانِ غَوْثِ الرَّمَانِ يَسْقِى الْمُريدُ سُفْيَةُ الْوصَالِ ثُم إلَى الْمُطب الرّبُانِي يُوسُف ثُـمُ إلَـى الْـفُـطُـب الـرّبُـانِـي عَنْ أبيهِ أبي الفَضل عَلِي المَعرُوف ثُمَّ إِلَى الْفَحَّامِ الْفُطِّبِ النَّاصِحْ عَن أبى مُحَمّد أخمد أخمد النزروقيي عَنْ أبى مُحَمَّدِ أَحْمَدَ بْن عُمُّبه ثُسمٌ إلَسى يُسوسُفَ الْسقَديسر الأحَ عَـن شَـنِـخِـهِ عَـلِـي بُـن وَافَـا فَــــكُـــلُ هَــــوُلاءِ عَـــارِفِـــــن عَسنِ السشيخ دَاوُدَ بُسنِ بَساخِليي ثُمع إلَى المصنفذانِي المسرّبِي عَن السُّاذِلي مَحْمَع الْبَحْرَيْنِ لَـهُ كَـلامٌ فِـى السطّريـةِ عَـالِـي وَهُو عَنْ عَبْدِ السَّلام بْنِ مَشِيشِ عَن الْعَطَارِ النزيّاتِ الْسَمَعَي، ثُبعُ عَن تعقي الدّين السّعوفِي وَهِ أَخُذُ عَنْ فَنَحْرِ الدّينِ ثُمَّ عَنْ نُورِ الدِّينِ أبِي الْحَسَنِ عَلِي ثُـمُ عَـن مُـحَـمُـدِ تَـاج الـدُيـنِ وَكُلُهُمْ أَقْلَطَابٌ كَامِلِينَ ثُسمُ عَسن زَيْسن السديسن الْسقَسزُويسنِسي تُسمُ عَسنَ أبسي إسسحَساقَ السمَسرُويسنِسي عَن المُرَبِّي سَعِيدِ قُطْبِ الصُّوفِيَّة

عسن مسخسميد فسفسح السسعسود عَنْ مُحَمّد جَابِر بُحُر الْمُعَانِي فِي الْسَهُ لُلِكِ بُرْهَان لَهُ شَرَاهِ دِ وَبَـزرَخ الْـبِحَارِ أَصْـل السنسفـع آلٍ وَصَسِحُسب شُسمُسس الْسعِسرُفَسانِ وَصِهْرُ الْمُصْطَفَى بِلَّا خَبِيرُ رَعَــنْـهُ كُــلُ أَنسدَادِ الْسعِرفَـانِ فَسلَسوْلاهُ مُسا بَسدًا مِسنَ وُجُسودٍ والسخب وأفطاب البيزفان وَرَمْسِل الْأَرْض وَأَمْسِوَاجِ الْسِبِحَسادِ آكِ وَصَـخب مَع أَقْعطابِ العصْفا شرغها لسنا رب الأزباب إذْ فِسِيهِ سَواءُ الْعَسِيدُ وَالسَّحُرُ عَالَى تَاسِيْدِ وَمُصَطَّفُاهُ وَصَحْبِ أَفْسطَابِ الْأَوْلِسيَا فَ لاَ عَلَيْهِمْ مِنْ كَيْدِ الشَّيْطَانِ عَلَيْهِ سَلامُ اللَّهِ صَاحِب الرَّسَائِل مُسحَد أضل كُسلُ الأصرلِ وَالْآلِ وَالسَّطَّخِبِ أَفْضَل أُمَّة الْسوَاحِدِ الْأَحَدِ اللَّحِدِ اللَّهِي لاَ يَسمُسوتُ المنصدر بالغنظمة والشفريد وَمَـوْصُـوفُ بِـأَوْصَـافِ الْـكَـمَـالِ غللى غبيد بالتحق والصواب وبسخف ضساجسب السمسغسجسزات وَيسمَا أَتَسى خَسيْسُ الْأَنْسام البُوزَيْدِي لِرَحْمَةِ الْمَوْلِي رَغِيب

غن شيرخ سيدنا سند تُسم إلسى السفسرد السغسروالسي نُـمُ إِلَى الْحَسَن الْفُطب الزّاهِـدِ عَنِ الْقُطْبِ الْأَكْمَلِ جَمْعِ الْجَمِيعِ لَـهُ الْسِجَـزَا بسالسرَّضَسا وَالسرَّضْسوَانِ سَيِدُنَا عَالِمِي الْأَمِسِيرُ إذْ هُـوَ بَـابُ حَـضَـرَةِ السرَّخـمَـانِ ثُـمُ عَـنُ مُـحَـمُدِ وَاسِطِ الْـوُجُـودِ صَــلُ يَــا رَبُ عَــلَــيهِ وَالْآلِ وَصَل عَلَيْهِ عَددَ الأَحْبَار وَصَلَّيْنًا عَلَى الْحَبِيبِ الْمُصْطَفَى صَلاتُه جَاءَتُكَ اللهِ السَّكِتَاب فَسَلُوا عَلَى الْهَادِي صَلاَةَ السُسرُ فَالْحَامُدُ لِللَّهِ وَصَالْسَى اللَّهُ وَآلِبِ سَادَاتِسِ الْأَصْفِيبَ لِسنسزُولَ السُّطْهيرَ فِي الْقُرْآنِ تُسمُ عَسن الْأَمِسين جَسنريسلَ يُسبَلِعُ الإسلامَ إليسولِ عَلَيْهِ صَلاّةُ اللّهِ فِي كُلُ لَحْظَة ثُسمٌ إلَى رَبُ الْسِيرُةِ وَالْسِجَسِبُونَ الْهُ خَانَ الْإطالاَقِ وَالسُّفُ خَانَ الْإطالاَقِ وَالسُّفُ خِاسِدِ إلَــهُ الْــخَــلَــق ذُو الْــجَــلاَلِ ألمنحن ليله منزل الكناب أللهم بحق مَذهِ السسادَاتِ اغسفسر لسمن آمسن بالإسلام وَاغْفِرْ لِمُحَمَّدِ بُنِ الْحَبِيبِ

وَالْـحَـمُـدُ لِـلَّـهِ عَـلَـى النَّـمَامِ عَــلَــى طَــة سَــيَــدِ الْأَنَـامِ علــه أيضاً رضى الله عنه: وله أيضاً رضى الله عنه:

عَلَيْكَ بِتَقْوَى اللَّهِ حَيْثُ تَوجُّهُتَ وَحَسَنُ النظن بالْعِبَادِ إِنْ شِنْت وَهَبُ عَرْضَكَ لِلْخَلْق صَادِقاً إِنْ كُنْتَ وَلَوْ أَذَاكُ وَاحْمِلْ أَذَاهُمْ وَاصْبِرْ حَنَّى إِنَّ الرَّضَا بَابُ اللَّهِ وَالصَّبْرُ يَا فَتَى وَقُمْ وَاجْتَهِذْ فِي الْفَرْضِ وَالنَّفْلِ يَا فَتَى وَغِبْ عَنْكَ وَالْغَيْبَةُ فِي الْغَيْب إِنْ غِبْتَ وَرَاقِبْ جَمَالُ الْمَعْنَى فِي الْحُسْنِ إِنْ جِئْتُ سَلَكُتَ طَرِيقَ الْقُرْبِ هَكَذَا إِنْ كُنْتَ أمسامسك أفسرام تسراهسم إذا يسهست حِجَابُكَ هُوَ الْقُرْبُ بِالْقُرْبِ قَدْ غِبْتَ فَإِنَّكَ وَهِمْ بِالْحَهَالَةِ مَا دُمْتَ فَسِرُكَ مَرْمُ وَذَّ فِي نَفْسِك إِنْ قُلْتَ أَزِلُ مِنْكَ وَصُفُ الْبُغدِ بِالْوَصْفِ قَدْ تِهْتَ وَبَعْدَهَا فَجُرُ الصَّبْحِ فِي الْوَصْلِ قَدْ بَدَتْ فَهَذَا سِرُ الرَّجَالِ إِنْ كُنْتَ قَدْ جِئْتَ رَبِعْ نَفْسَكَ لَهُمْ خَفِيقاً إِذًا شِئْتَ وَلاَزِمْ آدَابَ الْبَرْ فِي الْبَحْر إِنْ هِمْتَ وَقُمْ بِمِيزَانِ الْعِلْم فِي كُلُّ مَا قُمْتَ وَصِفَةُ مَذَا الْعِلْم مِنْ أَيْ مَا جِسُتَ فَإِنْ كُنْتَ قَدْ حَصَلْتَ هَذَا فَوَاصِل

وَالسَّلَّةُ بِللاَ انْسَفِسَامِ وَالسَّلَاءُ بِللاَ انْسَفِسَامِ وَالسَّلَاءُ بِللاَ انْسَفِسَامِ وَالسَّلَاءُ وَالسَّلِمُ السَّلِمُ ال

وَكُنْ كَرِيمَ الْأَخْلاقِ فِي السِّرُ وَالْجَهْر سُرُوراً مُوَبِّداً مِنَ اللُّبُ وَالْفَسْر تُريدُ بَهَاءً ثُمَّ فَعَراً عَلَى فَعَر يُرَى صَبِرُكَ الْقُويُ وَالرَّضَا بِالْأَمْسِ بهِ تَنَالُ الْمَقَامَ الْأَعْلَى مِنَ الشُّكْرِ وَكُنْ ظَاهِراً فِي الْبَرِّ وَالْقَلْبُ فِي الْبَحْرِ وَكُنْ حَاضِراً فِي الْغَيْبِ وَالسِّرُ وَالْجَهْرِ إلَى بِالآدِ الْعَيَانِ بِالصَّحْو مِنْ سُكُرِ وَإِلاَّ فَسِرَ مَا دَامَ يَـوْمُكُ فِـي الْـعُـمُـر عَنِ الْكُوْنِ وَإِلاَّ فَإِنَّا فَإِلَّا فِي السِّسْرِ وَلَوْلاً وُجُودُ الْقُرْبِ لَمْ تَكُنْ فِي الْهَجْرِ وَإِنْ جَاءَكَ الشَّحْقِيقُ صِرْتَ عَيْنَ الْأَمْر فَإِنْكَ عَيْنُ السِّرُ وَأَنْتُ لَمْ تُدُر وَلَـوْلاَ ذَاكَ لَـكُـنْتَ فِـى أَنْـوَارِ الْسَبَـذِرِ شُمُوسُ الضّحى تَبُدُو إِلَى آخِر الْعَصْر لِحَضْرَتِهِمْ فَاهْجُرْ هَوَاكَ كُلُّ الْهَجِرِ مَفَّاماً تُقِيمُ فِيهِ بِالْفَتْحِ وَالنَّصْرِ وَكُنْ قَائِماً بِالْعَدْلِ فِي الْخَيْرِ وَالسُّرّ إلا أَنْ عِلْمَ الْحَالِ خَيْرٌ عَلَى خَيْرٍ تُسَساهِدُ وَصَهْ الدَّاتِ بِارْتِهَاعِ السُّتُرِ وَإِنْ كُنْتَ تَرَاهُ فَقِفْ بِبَابِ الْعَصْر

ويواكرت الياسوللحب بين في المحب بين من المستفاني للعارف بالله تعالى شيخ عدة بن مؤسلاستغاني

ضكطه وصخعه على على علي ضكطه وصخعه على وعلى علي المنتابي المنتئ من المنتابي المنتابي المنتابي المنتابي المنتبئ المنتبئ المنتبئ المنتابي المنتبئ المنتبئ المنتابي المنتابي المنتابي المنتبئ النتاذي المرتبط وي



## قال رضي الله عنه:

وَاللّهِ مَا سَقَوْنِي حَتْى عَطِشْتُ
وَمَا كُنْتُ حَيّا بِاللّهِ حَتْى
وَمَا أَصْبَحْتُ مُرِيداً قَدِيراً
وَمَا كُنْتُ بِهِ سَمِيعاً بَصِيراً
وَمَا كُنْتُ بِهِ سَمِيعاً بَصِيراً
وَمَا صِرْتُ فِيهِ بِالْعِلْمِ حَتّى
وَمَا كُنْتُ كَلِيماً مُنَاجِيًا
وَمَا كُنْتُ كَلِيماً مُنَاجِيًا
وَمَا كُنْتُ كَلِيماً مُنَاجِيًا
وَمَا كُنْتُ كَلِيماً مُنَاجِيًا
وَمَا كُنْتُ كُلِيماً مُنَاجِيًا
وَمَا كُنْتُ كُلِيماً مُنَاجِيًا
وَمَا كُنْدُ فِي الْمِالِيما مُنَاجِيناً
وَمَا كُنْدُ بَيروي الْمُوسَالَ دُونَ مَسهر

## وله أيضاً رضي الله عنه:

مَدَدُتُ يَدِي لَمّا شَاهَدُتُكَ سَسَدِي فَنَيْتُ فِيكَ حَتَّى كُنْتَ مِنْي بَصَرِي نَطَهْتُ بِكَ مَعْنَى وَالنَّاسُ فِي أَذَلِ نَطَوْدُتُ مَكْلِي كَمَا تُطُوَى الظَّلالُ ضَحَى طَوَيْتُ مَكْلِي كَمَا تُطُوى الظَّلالُ صُحَى أَنَا الطَّلالُ صُحَى الظَّلالُ صُحَى أَنَا الطَّلالُ وَلاَ وُجُوهُ أَصْلِكُهُ وَأَنْ مَا فَيَنَتُ وَأَنْتُمُ الشَّمْسُ فِي الْأَكُوانِ مَا فَيَنَتُ وَأَنْتُمُ الشَّمْسُ فِي الْأَكُوانِ مَا فَيَنَتُ وَاللَّهِ مَنْ رَآنِي مِنْ غَيْرِ مَا شَبَهِ وَاللَّهِ مَنْ رَآنِي مِنْ غَيْرِ مَا شَبَهُ وَاللَّهِ مَنْ رَآنِي مِنْ غَيْرِ مَا شَبَهُ وَاللَّهِ مَنْ رَآنِي مِنْ غَيْرِ مَا شَبَهُ وَرَقُهُ فَي وَحَهُ فَي وَحَهُ فَي وَحَهُ هُ فِي كُلُ أَوْجُهِ مِن خَطَلِ إِذَا مَا تَسَوَعُ مَنْ وَلاَ يَحْفَى وَجُهُ هُ فِي كُلُ أَوْجُهِ وَلَا يَحْفَى وَجُهُهُ فِي كُلُ أَوْجُهِ فِي أَمَا تَسَرَى سَوَاداً بِالْعَيْنِ فِي بَيَاضِ إِنَّا مَا تَسَرَى سَوَاداً بِالْعَيْنِ فِي بَيَاضِ إِنَا مَا تَسَرَى سَوَاداً بِالْعَيْنِ فِي بَيَاضِ

#### وله أيضاً رضي الله عنه:

سَائِسَ الْأَزْوَاحِ لَـمْ يُسبِّقِ لِسي غَـيْ لِمَ عُسيْ اللَّذُوَاتِ حُسسُسُهُ اللَّذُاتِي فِي عَـيْنِ اللَّذُوَاتِ حُسسُسُهُ اللَّذُاتِي فِي عَـيْنِ اللَّذُوَاتِ

وَمَا نِـلْتُ هُـدَايَ حَـنْى هَـدَيْتُ فِـيهِ مِحتُّ وَعَـنْ كَـوْنِـي فَـنَـيْتُ خَـنِّـى عَـجِـزْتُ عَـمًا قَـدْ هَـوَيْتُ حَـنَّـى صَـمَـمْتُ وَحَـنَّى عَـمَـيْتُ تَـرَكُتُ الْـعِـلْمَ بِالْجَـهُـلِ رَضَيْتُ تَـرَكُتُ الْـعِـلْمَ بِالْجَـهُـلِ رَضَيْتُ خَـنِّـى بَـكُـمْتُ بِالْحَـهُ لِ رَضَيْتُ خِـنَـاءٌ فِـي فَـاقَـةٍ قَـدْ دَرَيْتُ فِـانَسَاءٌ فِـي فَـاقَـةٍ قَـدْ دَرَيْتُ فَـهَـيْـهَاتُ الْـعَـقِيسِيقُ وَمَـا رُويْتُ

وَلَوْلاَكُ مَا كُنْتُ وَلاَ مَا كَانَتْ يَدِي وَكُنْتُ مِنْي سَمْعِي وَرُوحِي فِي جَسَدِي لَبُّيْتُ مُغَتَرِفاً بِالْوَاحِدِ الْأَحَدِ إِذَا الشَّمْسُ أَشْرَقَتْ فِي مُسْتَوَى الْكَبِدِ إِلاَّ إِذَا جُدْتُسمُ بِالسُّورِ وَالْسَمَدَدِ اللَّا إِذَا جُدْتُسمُ بِالسُّوجِدِ وَالسَّمَدِ تُرى عَلَى مِشْكَاتِي بِالْوَجْدِ وَالشَّمَدِ تُرَى عَلَى مِشْكَاتِي بِالْوَجْدِ وَالشَّمَدِ وَجَدْتَهُ وَاحِداً مَا لَهُ فِي الْكُونِ مِنْ عَدَدِ وَجَدْتَهُ وَاحِداً مَا لَهُ مِنْ عَدَدِ مُل مِنْ هَا لَكُ فِي الْكُونِ مِنْ عَدَدِ مُل مِنْ هَا لَكُ فِي الْكُونِ مِنْ عَدَدِ وَجَدْتَهُ وَاحِداً مَا لَهُ مِنْ الْكَوْدِ الطَّمَدِ وَجَدْتَهُ وَاحِداً مَا لَهُ مِنْ الْمَحَدِ الطَّمَدِ مِنْ وَى الْمَدَدُ بَدَا بِحَسَبِ الْحَدَدِ إِلاَّ عَلَى الْمَدَدُ بَدَا بِحَسَبِ الْحَدَدِ وَالْعَيْنُ كِلاَهُمَا عِنْدَ كُلُ أَحْدِ

بِشُهُودِ مَلَكُوتِ كُلُ شَيْءُ كَنْ مُلَكُوتِ كُلُ شَيْءُ كَلُ فَيْ كُلُ فَيْ كُلُ فَيْ كُلُ فَيْ

يَا لَهَا مِنْ خَوَارِقِ عَظُمَنَ الْهَوَى سُقَيْتُ مِنْ حُسَيْهَا كَأْسَ الْهَوَى مَمَا لَلَهُ الْعَيْشِ إِلاَّ عَظَمَة مَمَا لَلَهُ الْعَيْشِ إِلاَّ عَظَمَ يِهَا مَسَى مَعِيدٌ وَاللَّهِ مَنْ هَمَ يِهَا مَسَى خَعَاتُ اللَّهِ مَنْ هَمَ يِهَا نَسَعُ مَلَ اللَّهِ مَنْ هَمَ يِهَا مَنْ أَرَادَ الْسَحَيْقُ حَقَا اللَّهِ الْسَعُم الْإِحْسِيرُ مِنْ بَيْنِ الْوَرَى مَنْ بَيْنِ الْوَرَى مَنْ مُنْ بَيْنِ الْوَرَى مِنْ مُنْ مُنْ مُنْ فَعَامُ وَوَفَاءٍ وَصَعَمَ اللَّهُ فِي فَوْفَاءٍ وَصَعَمَ اللَّهُ فِي ظِلْكُمْ بُشُرَاهُ قَلْا أَحْسِرَمَ السِلْمُ فِي ظِلْكُمْ بُشُرَاهُ قَلْا أَحْسِرَمَ السِلْمُ فِي ظِلْكُمْ بُشُرَاهُ قَلْا الْحُسِرَمَ السِلْمُ بِيكُمْ مُدُنْ فَا اللَّهُ بِيكُمْ مُدُنْ فَا اللَّهُ بِيكُمْ مُدُنْ فَا اللَّهُ بِيكُمْ مُدُنْ فَا اللَّهُ الْمُعَالِي وَصَعَلَى الْمُعَالِقُولِ الْمُعَالِقُولِ الْمُنْ فِي ظِلْمُ لَكُمْ مُدُنْ فَا اللَّهُ فِي ظِلْمُ عُلَامُ مُنْ مُدُنْ فَا اللَّهُ فِي عَلَى الْمُنْ فَي الْمُنْ فَى الْمُنْ فِي الْمُعْمِ الْمُنْ فِي الْمُنْ الْمُنْ فَيْ الْمُنْ فَيْ الْمُنْ الْمُنْ فَيْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ

#### وله أيضاً رضي الله عنه:

تَنَازَعَنِي رُوحِي وَشَبْحِي فَمَنْ أَنَا فَإِنْ قِيلَ لِي رُوحٌ بَقَيْتُ بِلاَ شَبْحِ ضَلِلْتُ وَرَبُ الْعَرْشِ لَوْلاَ دَلِيلُهُ ضَلِلْتُ وَرَبُ الْعَرْشِ لَوْلاَ دَلِيلُهُ فَأَيْقَنْتُ أَنْ الشَّيْءَ رُوحِي وَمُهْجَنِي وَلَمًا أَفَاضَ النَّاسُ مِنْ حَضْرَةِ الصَّفَا فَأَنْتَ مُحَدِّلًى وَعَيْدٍ مُحَدِّلًى

#### وله أيضاً رضي الله عنه:

رُوَيْدَكَ يَا صُبْحُ هَلْ لَكَ مِنْ خَبَرٍ
رُوَيْدَكَ فَاتْرُكِ السَّدِيارَ حَسلِسِكَةً
مُصَابٌ بِهِ جَلَّ الْسَجَلَلُ فِي زَمَنٍ
عَزِينٌ بِهِ صَبِّ النَّمَانُ مُقْتَفِياً
عَزِينٌ بِهِ صَبِّ النَّمَانُ مُقْتَفِياً
اللَّهُ يَبْعَثُ فِي كُلُّ قَرْنِ رَجُلاً
مَاتَ الَّذِي قَدْ كَانَ بِاللَّهِ نُصْرَتُهُ
مَاتَ الْعَلاُوي فَمَنْ لِللَّينِ يَنْصُرُهُ

لَمْ تُبُقِ فِي الْحَيْ مَيْناً غَيْرَ حَيْ

تسهن به عَسنِ الْسكونِ يَسا أُخَيْ

مِسنْ حَبِيبٍ يَسهُ لَيْ بِسهَا عَلَيْ

وَلَسَقَلَا هَسمْتُ بِيهِ وَهْوَ فُسَتَىيْ

وَلَسَقَلَا هَسمْتُ بِيهِ وَهْوَ فُسَتَىيْ

فَسوَا فَسوْزَ مَسنْ نَسالَ مِسلْسكُمْ رُقَييْ

مِسنْ غَيْرِ أَبُوابِكُم فُلهُو فِي غَيْ

مِسنَ غَيْرٍ أَبُوابِكُم فُلهُو فِي غَيْ

مَس نَظيرٍ إِيكَكُم فُلهُو فِي غَيْ

مَس خَلْم كَسِيسٍ بِيتَكُسِيرِكُمْ شُلفَيْ

فَس مَلَا الْسكونَ صَدَاهُمُم بِعُونِيُ مُسَوَيْ فَي خُسلَو مُسرَيْ

خُلَفَاءُ الرُسُلِ مِنْ غَيْرٍ مُسرَيْ

عُساسٌ بِاللّه عَلَى أَحْسَسِ زَيْ

عَساسٌ بِاللّه عَلَى أَحْسَسِ زَيْ

لَقَدْ حِرت فِي أَمْرِي فَمَنْ لِي بِمَنْ يَدْرِي وَإِنْ قِيلَ لِي شَبْحٌ فَأَيْنَ رُوحِي تَسْرِي هَلْ أَتَى عَلَى الْإِنْسَانِ حِينٌ مِنَ الدَّهْرِ وَلَى مَنَ الدَّهْرِ وَلَى مَنَ الدَّهْرِ وَلَى مَنَ الدَّهْرِ وَلَى مَنَ الدَّهُرِ وَلَى مَنْ الدَّهُرُ وَ وَلَى الْمَرْوِ وَلَى مِنْ الدَّهُ فَى وَلِي السَّفْعَ فِي الْوِثْرِ وَ الشَّفْعَ فِي الْوِثْرِ

أَتَطُلُعُ وَشَمْسُ الْهُدَى عَلَى سَفَرِ رِفْقاً عَلَى تَادِكِ اللَّذَاتِ بِالسَّهَرِ السَّذَاتِ بِالسَّهَرِ أَصْبُحَ فِيهِ شَرْعُ الْمُخْتَادِ فِي خَطَرِ أَصْبُحَ فِيهِ شَرْعُ الْمُخْتَادِ فِي خَطَرِ مَا جَاءَ فِي الْأَثْرِ عَنْ سَيِّدِ الْبَشْرِ مَا الْأَثْرِ عَنْ سَيِّدِ الْبَشْرِ بِهِ الذِّينُ يَنْجَلِي مِنْ وَصْمَةِ السَّغُرِ بِهِ الذِّينُ يَنْجَلِي مِنْ وَصْمَةِ السَّغُرِ وَكَانَ بَيْنَ الْوَرَى كَالْغَيْثِ وَالْمَطُو وَكَانَ بَيْنَ الْوَرَى كَالْغَيْثِ وَالْمَطُو مَاتَ الْعَلَاوِي فَمَنْ لِلأَنْتَى وَالذَّكِرِ مَاتَ الْعَلَاوِي فَمَنْ لِلأَنْتَى وَالذَّكِرِ مَاتَ الْعَلَاوِي فَمَنْ لِلأَنْتَى وَالذَّكَرِ

مَاتَ الْعَلاَوِي فَمَنْ لِللَّهِن ينشِرُهُ مَاتَ الْعَلاَوِي فَمَنْ لِلنَّاس يُرْشِدُهُمْ مَاتَ الطّبيبُ فَمَنْ لِلدَّاءِ يُلْجِمُهُ مَاتَ الْحَكِيمُ قَمَنَ لِلْقَلْبِ يَعْمُرُهُ مَاتَ الْحَبِيبُ صُبْحاً مِنْ بَعْدِ بُغْيَتِهِ سُونِعَةً يَا لَهَا ثَوَانِي لأَذِعَةً دُمُسوعُ سَائِسلَةً أَفْسِيْسدَةً مُسزِّفَستُ تَسَادَتُ خِلْتُهُ مِنْ كُلُ نَاجِبُةِ صَبِيحَةُ تَرَكَتُ فِي الْقَلْبِ شُغلَتَهُ لَيَوْمٌ مِنْ أَيُسام الرَّمَسانِ تَسْهَدُه حَبِيبُ لَوْ يُفْتَدَى بِمِلْئِهَا ذَمَباً عَـوَادفُهُ الْعَرُ مَا لَهَا مِن شَسبَهِ فَكُمْ بِهِ خَسُنَتْ نَفْسٌ قَدْ بَغَى بِهَا تَسَامَتُ فَضَائِلُ الْعَلاَوِي قَائِلَةً رَعَا اللَّهُ تِلْكُمُ الْجِلالَ مَا حَيِيَتْ

فِي رِقْةِ الْكَاتِبِ الْبَلِيعِ الْمُفْتَدِرِ إلى الطريق المُشلَى بِالْحَالِ وَالْحِبَرِ وَالدَّاءُ فِي عُنْسُ بِالْمُرْدِ وَالسُّفُرِ بحكمة الجكم عند أغل النظر وَالْعَيْنُ مِنْ حَوْلِهِ تَفِيضُ بِالدُّرُدِ أَشَدُ مِنَ الْهِ مُس تَكَادُ مِن سَقَر عُـفُسولٌ ذَاهِـلَةُ مِسنَ شِسدُةِ الْسخَسبَسر فَجَاءَتُ لِدَفْنِهِ تَمْشِي عَلَى قَدْرِ فَسِّاتَ مِنْ بَعْدِهَا يَغْفُو عَلَى خَذُرِ طَـوَاثِـفٌ مِـنْ دُودٍ وَخِـيَـام السُّعَـر لَقُلْتَ عَزُّ الْمُفْدَى فِيهِ عَلَى ضَجَر فاكرم بها شفيا من عِلْةِ النُّحر حَوَاهًا فَأَصْبَحَتْ صَفُواً بَعُدُ كُدُر إِنْنِي مِنْ بَيْنِكُمْ مِنْ أَجْمَلُ الْأَثْرِ فِي النَّاسِ شَارِقَةً مِنْ شَـَمْسِ وَقَـمَرِ

#### وله أيضاً رضى الله عنه:

يَا رَفِيعَ الْقَدْرِ أَحْمَدُ يَا إِمَامَ الْعَارِفِيئًا يّا عَـلاُوي يَـا مُـمَـجُـذُ أنا السعائية المهدد بجفاء الراحلينا وَالْحُبُ مِنْي لاَ يُنْفَذَ لَسْتُ أَنْسَاكُ يَا أَحْمَدُ وَإِنْ طَالَ الْعَهُدُ بِنَا فَالْقُلْبُ بِكُ مُعَرِّبُدُ فَضَلُكَ عِنْدِي لاَ يُجْحَدُ مَلاً قَلْبي يَقِينَا مِنْ مَدَدِكَ الْـمُـمَدُدُ سُفَيْنَا كَأْساً مَعِينَا فَعُذْنَا وَالْعَوْدُ أَحْمَدُ شُرْبَهُ جِيناً فَحِينًا

فاسقِنا سَيْدِي فَاسْقِنَا لَـمْ أَزَلْ فِـيـهِ رَهِـيسنَـا زَادَهُ السُّوقُ حَسِيسنا سِرُ اللّهِ نُورُ يُولَدُ كَشَمْس فِي الْعَالَمِينَا

نِيرَانُ الشُّوْقِ لاَ تُخْمَذُ لَقَدْ رَضَيْتُهَا دِينَا هِيَ رُوحِي بِهَا تُخمَذُ حَيَاتِي فِي الْعَامِلِينَا هِيَ سِرِي بِهَا أَسْعَدُ فِي خَلْبَةِ السَّابِقِينَا جَزَاكَ اللَّهُ يَا أَحْمَدُ عَمَّا قُمْتَ بِهِ فِينَا دَوَيْتَ بِالأسْم الْمُفْرَدُ دَاءً فِي الْقَلْبِ مَكِينًا أَزَلَ الْوَهْمَ الْمُلَبُدُ كَجَبَل طُورِ سِينًا أَنْتَ الْمَبْعُوثُ الْمُجَدِّدُ لِأَمْرِ اللَّهِ يَعِينَا وَالْسِحَسِقُ حَسِقَ لاَ يُسرَدُ رَغْمَ أَنْفِ الْجَاحِدِينَا جَهَدْتَ فَكُنْتَ أَوْحَدْ فِي نُنصْرَةِ النَّاكِرينَا بقَلَبِكُ الْمُهَنَّذُ وَيحِزْبِ الْمُؤْمِنِينَا ذَلِكَ الْحِزْبُ الْمُؤَيَّدُ بِالْكِرَامِ الْكَاتِبِينَا أنت المشذرة المسساعد ساعدنا بما يهدينا بسرضوانٍ مُستَسزَايَسذ تَضحى به مُستَعِينا خَاشَاكَ نَبْقَى مُنَكُذُ سُخُرِياً لِلْعَابِينَا وَأَنَا الْعَبْدُ الْمُؤَبُّذُ فِي جِوَادِكُمْ أَمِينَا عُدَّةً مِلْكُ يُسْيِدُ بِالرِّضَا جِصْناً حَصِينًا صَلَّ يَا رَبُّ وَمَدِّد حَضرةً الْهَادِي نَبِينًا صَفْوَةً الْخُلْقِ مُحَمُّذُ وَآلِهِ السَطْاهِ ريئا وَحِزْبَ اللّهِ الْمُشَيّدُ وَأَنْسَصَارَهُ الْهَادِيسَاء مَا لاَحَ نُعجم وَغَرُدُ طَائِرٌ فِي الْعَالَمِينَا

#### وله أيضاً رضي الله عنه:

يَا عَظِيماً يُرجَى لِلكُلُّ عَظِيمٍ جَلَلُ عَمْنَا كَشِبُ مَلِيْ يَسَا لِسَلَامٍ وَالْمُسْلِمِينَ طُرُا يَسَا لِسَلَامٍ وَالْمُسْلِمِينَ طُرُا رَحْمَاكُ رَبِّي بِعِبَادٍ حُينَارَى نُسودِي فِي السَّاسِ بِسُوءِ نَفِيسِ

قَدْ عَظُمَ الْحَظْبُ وَفَاضَ الْبَلاءُ فِيهِ مَسلاءُ فِيهِ رَعْدُ وَبَرِقَ فِيهِ مَسلاءً مِنْ قَسضاء يَبُدُو عَلَيْهِ شَعَاءُ مِنْ قَسضاء يَبُدُو عَلَيْهِ شَعَاءُ فِيهِ مَسراءُ فِيهِ مَسدِيهِ أَسَراءُ فِيهِ مُسدِيهِ وَمَساقَ الْفَضاءُ فَعَمْ الْجَرْعُ وَضَاقَ الْفَضاءُ الْفَضاءُ الْمَحَرَعُ وَضَاقَ الْفَضاءُ

كُمْ صِبْيَةٍ ظُلُتُ فِي الْوَرِي يَتَامَى وَنِـسْـرَةِ تَـبْـكِـينَ فِـى كُـلُ بَـيْبِ يَا غِيدًا ثُ بِبَابِكَ قَدْ وَقَعْمُنَا أَغِبُ الْمُستَغِيبَ قَدْ عِيلَ صَبْراً دَعَونَاكَ رَبِّى وَالْسَقَسَلْتِ جَريسِعُ دَعَسوْنَساكَ رَبِّسي مَسا لَسنِّسا سِسوَاكُ بانسماك الأغطام يُسرَجَى دُعَانَا بسيرك الْسَهُ صُرِنِ فِسِي كُلُ شَسِيْءِ أنت أوقف فستسنسا بسبسابك ندعسو إِنْ رَحِمْتَ فَيِفَضِل مِنْكَ نُحْمَى فَعَلَى كُلُ خَالَةِ أَنْتُ أَوْلَى يَا رَحِيها بِرَحْمَةِكَ أَغِنْنَا يَا غَنفُوداً فَاغْنِهِ وَ فَإِنْكَ عَنفُو وَفُهُ خُهُ الْجِهُ أَجِهُ رَبُّ المِهِ السَّاوِ السَّاوِ السَّاوِي وَالصَّلاّةُ عَلَى السِّبيّ عِمَادِي وَالسَّلامُ السَّسامِ لُ لِحُللُ فَرد

وله أيضاً رضي الله عنه:

يَا مَلِيحَ الدُّلالِ يَا مُهجَةً الْجَوَى مَلَكُتُمْ مِنْى بَالِى غِبْتُ عَن السُّوى حُبُّكُمْ رَأْسُ مَالِي قَذْ كُنْتُ بِكُمْ سَالِي خِلْ عَلَى التَّوَالِي مَاذَا يُبْدِي مَقَالِى تُنجَلِّي ذُو الْجَلالَا إنْ بُختُ بِالْوصَالِ يَا خَنِيبَةً آمَالِ

خاشا عَنْهُ نَغْوَى مِن قُبُل الأستِوَى فِي خُبُكُمْ يَفْوَى وبسوادي طسوى لاً طُـورَ لاً رضـوَى حَسفًا وَلاَ غَسرُوى مَنْ عَاشَ بِالنَّوَى

دَاهَــمَــنَــهُــنُ فِــتَــنَــةُ عَــمَــيَــاءُ أَذِلُهُ صَرْعَتَى مَسسَنَا الْفَنَّاءُ أجب المنضطر غنشاه الوباء وَالسطِّونُ قُسرياحٌ وَالْسَعْسَالُ مُسبِّاءُ وَبِرِضُوانِكَ يَكُونُ الْعَطَاءُ بالرئسول الأكرم يسلنغس السنساء بخسور وجهك يستسم السشفاء وَحَاشًا أَنْ يَهِ إِسِهَ فِيها أَنْ يَهِ إِلَا رُجَاءً وَإِنْ عَالَبُ مَا فَالْمُسَتَ فَاسْعَالُ وَدُواءُ بسغسبسيدك أخسسنسوا أم أمساؤوا يَا كُربِما مُا مِشْلُهُ كُرَمَاءُ فَاغْفُ عَنَّا فَالْعَفْوُ مِنْكُ صَفَّاءُ وَاخْتِهُ لُنَا عُهُمُ أَنْ وَضَاءُ عَنِينُ رَحْمَةِ اللّهِ بِهِ الْهَاكُ مِنْ آلِ وَصَحْب مَا فَاضَ السَّمَاءُ

فَستِهُ وَلاَ تُسبَالِ

إنْ قِيلَ لِي هُبَالِي

وَإِنْ لَـجُسُوا عُـذًالِـى

وَلاَ زَلْتُ فِي حَالِي

مَا لَهُ مِن مِشَالِ

لَقَدْ دَكَّتْ جِبَالِي

فَالْكُلُ فِي اصْمِحُلالًا

وَصٰلِى بِلا انْفِصَالِ

يَحْكِي عن الرَّجَالِ

غسالسة غسرايسا جسيساغ ضسمساء

فَقَدْ طَابٌ الْهَوَى قُلْتُ وَمَنْ يَسْوَى فِي تُلُوينِ الْبَلْوَى وَالنُّجُم إِذَا هُوَى فِی وَضْفِکُمْ یَرْوَی وَدِكُتِ الْمُصورِّي مُلْتَوي مُنْطُوَى فِي السِّرُّ وَالنَّجُورَى وَيُرْضَى بِالْخُوَى

أَيْنَ أَنْتَ يَا خَالِى مِنَ الشَّجَى الْمَكُوى بنارِ فِي الْأَنْتِ الْأَنْتِ وَنُورِ فِي الْمَأْوَى غَإِنْ رُمْت وِصَالِي فَاذُنْ مِنْتِي تُرْوَى تُسْقَى بِلاَ فِنْجَالِ مِنْ خَمْرَةِ الْقُذُوَى صَـــلُ رَبُّ وَوَالِ سَــلاَمـاً كَـالـرُوى عَـلَى تَـاج الْأَرْسَالِ نَبِينُـنَا الْأَقْـوَى وَعَلَى كُلُ وَالِي مِنْ رِجَالِ الْفَتْوَى سَادَتِنَا الْأَفْضَالِ أَيْمُةِ التَّقْوَى

#### وله أيضاً رضى الله عنه:

يَا لأَيْمِى كُفُّ الْمُلأَمَ وَانِي بِحِبِّي سَالِي مَوْلَى الْقُبَّة مَوْلَى الْمُقَامُ صَاحِبُ النَّاجُ الْعَالِي يَا سَائِلِي طَابَ الْغَرَامُ فَاعْسَثَ وَلاَ تُسبَالِي يَا سَعْدَكُ تَفْطَنُ مِنَ الْمُنَامُ تَفْلَحْ وَاتْكُونَ ابْحَالِي سَيْدِي بَغْثُ رَبُ الْأَنَامُ يَلْفُلِكُ مِنْ الْأَغْلِلِي اطبيب يُعَالَجُ بِالْأَقْوَامُ بِالنَّظْرَة يَشْفِي مِنْ الأَسْقَامُ يَشْفِي مِنْ كُلِّ اعْللالِ إذًا تُسلازم ورد بسالسنوام سَيْدِي الْعَلاَدِي يَا إِمَامُ مَيْدِي يَا ضَوْ انْجَالِي تَصْرَكُ رَبِّي أَنْتَ الْهُمَامَ بَلِّغْ قَصْدي يَوْمَ الزَّحَامُ تُخمِينِي مِنْ الأَهْوَالِي لَيْلَة قَبْرِي بَيْنَ الظَّلامُ ٱنسسنِى فَلْ اخْبَالِى أنسا ومسن رعسى السذمام مِــن أَمَــةِ وَوَالِــي تُذرِكْنَا فِي يُوم الْخِتَامُ عِنْدَ فَقد الْأَجَالِي تَلْمِيذُكُ قَائِلْ ذَا النَّظَامُ نَطْلُبْ مِنْكُ تَصْغَى لِي بَشَرْنِي وَلَوْ فِي الْمَنَامُ نَفْرَحْ يَتْسَلِّي بَالِي

أَلْعُللاَوي بَدُرُ التَّمَامُ مَا نَعْشَقُ غَيْرُ والِّي شَرْبُنِي كَاسُ مِنَ الْمُدَامُ نَوْدُ قَلْبِي وَاخْوَالِي تَتْهَنِّي وَاتَّزُولُ الْأَوْهَامُ تَظَفُّرْ بِالْكُنْزُ الْمالِي مَنْ لا يَفْهَمْ هَذَا الْكَلامْ هَايَهُ مَا مِثْلُ خَالِي مَاهِز مِن الهل الْكَمَالِي ترى البرهان الجالي سائد غلى الرّجالي

أنصلى وانتئني بالسلام وايه على التوالي عَلَى الْهَادِي خَيْرِ الْأَنَّامُ مُحَمَّدُ رَئيسَ مَالِي وَالْآلِ وَالصَّحْبِ الْكِرَامُ مَسَادَيِّنًا الْمَوَالِسَي

مَا سَبِّحَ طَيْرُ الْحَمَامُ جنسُ الْوَرْشَانُ الْجَالِي

#### وله أيضاً رضي الله عنه:

بَدِيعُ الْحُسْنِ فِي الْحَسِيِ تَحِلْي وَأَيْسِنَ الْسِبَدُرُ إِذًا مَسا تَسدَلُسي مَحَاسِنٌ وَاللَّهِ تُنْسِى النُّكُلِي مُسحَساسِنٌ قَدْ سَسادَتْ بِسِهِ الْأَوْلَسِي كَانَتُ حِينَ الْحَدَّمُ رُبِهَا تَولُى خُـمَـيْسرَةٌ فِـى الْـقَـدَح الْـمُسعَـلُـى أشهي مِن الشهد ذُوقها أخلى يُدِيرُهَا سَاقِ بِهَا تَسسُلُسي حَدِيثُهُ الْوَحْيُ كُلُمَا يُسْلَى مَـنُ رَآهُ رَأَى الْسَرُفِسِيسَ الْأَعْسَلَى كَفَّى بِ الْمُسَرِّدُ الَّهِي لا يَسغَلَى كَلَيْلُهِ الْفَدْرِ مُا مِثْلُ لَيْلُبِي قَدْ تُحَلِّى مِنْ بَعْدِ مَا تَسخَلِّى فَازَ بِحُلَةِ بِهَا تُحَلِّي هَـنِـيـناً لِـمَـنُ فِـى هَـوَاهُ قَـتُـلَـى فَ صَلَ يُا رَبِّني صَلاّةً مُسُلِّكِي كُلِ مُنا صَلِّى عَنابِدٌ وَصَلَّى وَآلِيهِ وَصَحبهِ وَالْمفَضلَى

كَانَّهُ الْسَلَدُرُ حِسِنَ السَّمَام وَطَافَ كَاأُسُهُ عَلَسي الْكِرام عَسنَ سسري الْسخسيّ خَسيْسر الْأَفْسوَام أخسلُ السعِسرُفسانِ مِسنَ بَسيْسن الْأَنْسام سُلُطَانُهُمْ وَعَاشُوا فِي اغْتِنَام مَن ذَاقِها تَاه بالأصطارم فِيها شِفاء مِن كُلُ الْأَسْقَام قام بنشرما خت ألتيسام فِسيسمَسا بُسيْسنَ الْسخَسرَاص وَالْسعَسوَام إِنْ كَانَ مِنْ أَهْلَ ذُوِي الْإِلْهَام عَـلُسى عُـلُوهِ أَهْلُ السَّسِيَام فِيهِ أللهُ الله المالي وَالْأَيُّام كَــسَـاهُ ذُو الْــجَــلالِ وَالْإِكْــرَام كَانَ لِبَامُهَا عَيْنَ الْمَرَام . نسالسوا مسن سسره مسسك السخستسام عَلَى الْهَادِي نَهِينَا الْهُمَام عَسلَسِهِ نَساسِكُ وَأَذْكُسِي السسلام أم السحسسسيسن زوج الإمسام

وله أيضاً رضي الله عنه:

يَا صَاحِي مَلْ فُزْتَ بِهِ وَمَلْ شَاهَدْتَ سَنَاهُ وَهَـلُ مُـتُ فِـي حُبِّهِ وَهَـلُ سَـمِـعْتَ نِـدَاهُ

إِنْ كُسُتَ اللَّذِي نَسْسِيهِ فَسأَنْسَتَ مِسمَّن دَنَّاهُ يَا مَنْ لا سَعَى إِلَيْهِ قَدْ ضَلْ بِهِ عَسمَاهُ يضخب شيخا يهديه لحقيقة منغناه يُفنِيهِ عَمّا يُلْهيهِ مِنْ هَوَاجِس هَوَاهُ يَضْحَى مِنْ بَعْدِ فَضْلِهِ مَكْشُوفاً عَنْهُ غِطَاهُ رَيَسَشُرَبُ بِكَاسِهِ خَمْرَةً فِيهَا شِفَاهُ رَبْسي وَفُسفُنِسي إلَيْهِ نَبْقَى بِولا نَنْسَاهُ تَاهَ عَنْشُلِسي بِحُسْنِهِ طَابَ عَيْشِي بِرضَاهُ أنَا جَنْبُهُ فَادْرهِ قَدْ تَبِهَنِي عَطَاهُ قُسنتُ أَذَعُو بِالْمَوهِ مَا لِي سِوَاهُ نَعُو شَاهُ مُسؤيْسداً بسنَسمُسرو كَالْسَدِي كَانَ يَسرُعَاهُ صل يَا رَبِّي عَلَيْهِ صَلاّةً تُسبُدِي رضَاهُ

وَمَـلُ كُـنْتَ فِـى حَـيُهِ مُسعَسرُبَـداً بسهَـواهُ وَإِلاَّ فَاسْالُ عَلَيْهِ وَابْتَعْ مِنْهُ رِضَاهُ لَـنِــتَـهُ يَــذري مَـا بـهِ ويَسـضــرفُ مَـا دَهَـاهُ يُغْمَلُ بِمَا يُوصِيهِ لأيضغني لِمَا سِوَاهُ ويسخسيب بسربس شم ينشى بستهاه يَجْلِسُ عَلَى عَرْشِهِ فِي حَنْسَرَةِ مَنْ حَبَاهُ هَـذَا الْـفَـوْزُ بِعَـنِيهِ وَالْـخُـسْرَانُ مَـا عَـدَاهُ مُسشَسِّفِ لأ بسشَانِ مُسَّفَانِي فِي مَواهُ قَـرُبَـنِــى مِـنُ قُـدُسِـهِ وَدُنَـانِــى مِـنُ صَـفَاهُ لأنظير لى يخكيه للطافة منناه أَرْجُوهُ يُحْدِيدِنِي بِهِ فِسِي سِرُهِ وَتَسجَواهُ ذَلِكَ اللَّذِي نَسَعْنِيهِ مَنْ لِسِرُّهِ اصْطَفَاهُ وَتُسرُضِسي أَهْلَ بَيْتِ و وَمَنْ فِي الدِّينِ افْتَفَاهُ

#### وله أيضاً رضى الله عنه:

يَا طَالِبَ اللَّه بُادِز وَاغْنَيْمُ وَقُناً نُمِسِنًا إمسامٌ بسهِ تُسفَساخِسرُ كُلُّ مَنْ فِي الْعَالَمِينَا طُبُهُ يُبْرِي السُرَائِرَ يُحْيِي مَنْ كَانَ دَفِينَا فَاصْطَبِرْ خِلْى وَصَابِرْ وَارْضَ بِالَّذِي رَضَينَا فَاذْكُر اللَّه وَذَاكِر فِكُر قَوْم عَارِفِينا حَنَّى بَدَا فِي الْمَآثِر فِي كُلُ شَينِ مُسِينًا فَوَاحَسْرَةً الْمُكَابِرُ لا يَرَى الإنْصَافَ دِيئًا مُصِرًا عَلَى الْكَبَائِرُ لا يَسذري مَساذًا دُرَيْسنَا مَكَذَا شَأَنُ الْمُعَاصِرْ فِي الْأَوَائِل وَفِي الْمُعَا سُئَةُ اللّهِ تُسَايِرَ وَاعِسِاً وَمُلدَّعِسِنَا وَيَسوْمَ ثُسبُلَى السّسرَائِيز ويسسألُ السّسادِقِيا يُعْرَفُ الْبُرُ وَالْفَاجِرْ إِلَى النَّاسِ أَجْمَعِينًا صَلَى يَا رَبُّ وَتُابِرَ صَلاَةً تُرْضِى الْأَمِينَا مُحَمَّدُ كَنْزُ الْمَفَاخِرُ شَامِخُ الْفَدْرِ نَسِينًا وَآلِ السبَسيْتِ الْأَزَاهِنِ وَأَصْحَابِهِ الْهَادِينَا مَا لَبِّي لِللَّهِ زَائِلُ مِنْ عِبَادٍ قَانِتِسِسُا

جَاءَتُكَ فِيهِ الْبَشَائِرَ عَنْ قُذْوَةِ الْمُسَهَّقَدِينَا بَابُ اللُّهِ بِهِ عَامِرْ مَلْجَمُا لِلْقَاصِدِينَا يُفْنِيكَ عَن الظُّوَاهِز يُبْقِيكَ فَرْداً أُمِينًا عَسَاهَا تَحُلُو الْمَرَائِرُ فَتَحْظَى بِمَا حُظَيْنًا هَامُوا بِهِ فِي الْعَشَائِرُ عَن الْمَالِ وَالْبَنِينَا بِ الْبَصَرِ وَالْبَصَائِرُ وَأَوْهُ حَلَقًا يَسَقِيبَا بالنعنداوة يسجام أيقظت منه القرينا يَعْبُدُ خَلْفَ السُّتَائِرُ حُرِراً وَمَاءً مَعِيسًا

#### وله أيضاً رضى الله عنه:

السمسبع بَدا مِنْ شَمْس الْهُدَى وَالْمَصْلُ غَدَا فِي قَبْضَيْهِ فَقُمْ وَاغْتَنِمُ أَيْهَا الْكريم فِي مُسْتَغَالِمُ مَا تَشْتَهِدِهِ فِيهِ السَّدُرَاءُ فِيهِ الشَّفَاءُ فِيهِ الْهَنَاءُ بِالْهَاءُ بِالْهَاءُ بِالْسَرَاعِيهِ فِيهِ الْسَكِسرَامُ فِيهِ الْسَهُمَامُ فِيهِ الْإِمْسَامُ وَكُسفُسى بِهِ مُ وَذُو الْبِفْتَاحُ سَاقِى الْأَزْوَاحُ فَسِزُرُهُ تَسِرْتَسَاحُ بِعَسْطُفَتِهِ مَوْلَى الْبَشَائِر صَافِى السُرَائِر مُسهَدِي الْأَكَابِر لِينِ سُبَتِهِ عَالِي الْمَرَاتِبُ غَالِي الْمَطَالِبُ كُلُ الرّغَائِبُ فِي صُحْبَتِهِ أَتَسَاهُ السرَّحْسَمَانُ فِسَى حَسَذَا السرُّمَانُ بُسشْسرَى وَأَمَسانُ الْأَنْسَبَساعِسِهِ مَنْ شَاءَ الْوصَالُ وَنَسِيْسِلُ الْأَمَسَالُ فَالْيُفْنِ الْحَيَالُ فِي نَسَظْرَيْهِ فَ شُهِ لَ وَاعْتَ سِن فِي ذَا الْمَظَاهِ رُ تَحِدْهَ الْأَغْيُر فِي حَضْرَبِهِ أيُسنَ مَساتَسرَى فِسى مَسذَا الْسورَى سِسرٌ قُسذ جَسرَى مِن طَلْعَتِهِ مَعَانِي الْأَشْبَاحُ فِي سِرٌ الْأَزْوَاخِ وَأَنْتَ الْمِصْبَاحُ فِي مِشْكَاتِهِ فِيكَ الرَّحَمُوتُ فِيكَ الْمَلَكُوتُ فِيكَ الْبَهَبُرُوتُ لا رَيْبَ فِيهِ لَيْتَكُ تُنفِيقُ لِمَعْنَى الطّريقُ وَتُلْغِي التُّفْرِيقُ بِأَجْهُمِ حَتْى لاَ تَحِيبُ مِنْ قُرْبِ الْقَرِيبُ وَتُسْقَى نَصِيبُ مِنْ خَـمْرَتِـهِ خَـمْرَةُ الْمَسُونُ خَـمْرَةُ الْمَجُونُ خَـمْرَةُ الْفُسُونُ فِسِي تَسوْحِسِيدِهِ سِرُ اللُّعَائِفُ نُورُ الْمَعَادِفُ كَنْزُ الْسَعَوَادِفُ عَلَيْسِكُ بِهِ مَــنَ لاَ يُــبَــالِــي تِــلَـكَ الْـمَــوَالِــي لاَشَــكُ خَــالِــي لاَ خَــيْـرَ فِــيهِ طَريسةً سُنستا فِسي زَمَانِ سنسا ذُخْ سَرُ وَمُسسنَسى لِسسالِ كِسِهِ طَرِيتُ الْـوُصُـولُ طَسرِيتُ الـرُسُـولُ طَرِيتُ الْفُحُولُ مِـنُ أَمْستِـهِ صَلِّ يَا رَقِيبُ صَلاَةً مُنِيبُ مِنْ سِرُ الْحَبيبُ عَلَى رُوحِهِ جَدُ الْحَسنَيْنَ غَرْثُ الْعَالَمِينَ قُطُبُ الْعَارِفِينَ صَلُّوا عَلَيْهِ

#### وله أيضاً رضى الله عنه:

تسخسن يسرضسوان الإلسه شسمسوس وَمِسنُسا كَسرُكُسبٌ يَسا صَساحِسي دُرُيُ

وَمِسنُسا بُسدُورٌ وَمِسنُسا نُسجُسومُ وَمِئْ الشَهْبُ لِللَّا مُسَهُدُ وُمُ

وَمِنْا مَا يُسْفَى بِهِ وَيُهُ فَنَى وَمِنْا مَا بِهِ يُسِرْزَقُ وَيُسِعْسَنَى وَمِسِفَحَةُ الْأَبْسِدَالِ يَسَا فَسَسَى وَفِي السَّشْمُسِ نُسورٌ عَمَّ الْسَعَوَالِمَ وَفِي السَّشْمُسِ نُسورٌ عَمَّ الْسَعَوَالِمَ يَسْلُكُ الْأَمْشَالُ نَضْرِبُهَا لِلسَّاسِ تَسْلِمُ اللَّهِ عُرْوَتُكُ الْسَبِي خَلَا اللَّهِ عُرُوتُكُ السَّبِي خَلَا اللَّهِ عُرْوتُكُ السَّبِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَى اللَّهِ وَى اللَّهُ وَى اللَّهِ وَى الْسَلِي اللَّهُ وَى اللَّهِ وَى الْسَلَّهُ وَا الْسَلَى الْسَلِي اللَّهُ وَى الْسَلِي اللَّهُ وَى الْسَلَالِي اللَّهِ وَا اللَّهِ وَى اللَّهُ وَى اللَّهُ وَى اللَّهِ وَا اللَّهِ وَا اللَّهِ وَا الْسَلِي اللَّهِ وَى الْسَلَالِي اللَّهِ وَى اللَّهِ وَا اللَّهِ وَى اللَّهِ وَا الْسَلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِ

فِي الْبَرُ وَالْبَحْ وِ نَهْ جُهُ مَرْسُومُ وَمِلْ الْمَا مِسَا إِلَّهِ يَلِي النَّاسِ مَعْلُومُ وَلِلْمُ طُلِّ مِسِرٌ فِي النَّاسِ مَعْلُومُ مِنْهُ يُسمَدُّ الْكُلُّ وَهُو مَتْمُومُ وَالْبَحْ قُ وَاضِعٌ جَلِي مَنْهُ الْمُحُومُ وَالْبَحْقُ وَاضِعٌ جَلِي مَنْهُ اللَّهُ الْمُحُومُ وَالْبَحْقُ وَاضِعٌ جَلِي مَنْهُ اللَّهُ الْمُحُومُ وَالْبَحْقُ وَاضِعٌ جَلِي مَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْهُ وَمُ وَالْبَعْ مَنْهُ وَمُ وَالْبَعْ مَنْهُ وَمُ وَالْبَعْ مَنْهُ وَمُ وَالْبَعْ مَنْهُ وَمُ مَنْهُ وَمُ اللَّهُ مَنْهُ وَمُ اللَّهُ مَنْهُ وَمُ اللَّهُ مَنْهُ وَمُ اللَّهُ مَنْهُ اللَّهُ مَنْهُ اللَّهُ مَنْهُ وَمُ اللَّهُ مَنْهُ وَمُ مَنْهُ وَمُ مَنْهُ وَمُ اللَّهُ مِنْهُ اللَّهُ مَنْهُ اللَّهُ مِنْهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَمِنْهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْهُ اللَّهُ مَنْهُ اللَّهُ مِنْهُ اللَّهُ مَنْهُ اللَّهُ مَنْهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ مَنْهُ اللَّهُ مَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْهُ اللَّهُ مَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ الْمُعُلُومُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلُومُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُلُلِكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلُومُ اللَّهُ الْمُلْعُلُمُ اللَّهُ اللْمُلْعُلُمُ الْمُنْعُلُمُ الْمُلْمُ الْمُلُمُ اللَّهُ اللْمُلْعُلُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْعُلُمُ اللَّه

#### وله أيضاً رضى الله عنه:

إِنْسِي أَرَى السَّقَامَا حُلُهُ مِنْكُنْ سَقِيماً وَمَنْ لَمْ يَكُنْ سَقِيماً وَمَنْ لَمْ يَكُنْ سَقِيماً عَيْسَرَ أَلْسِي ضَعِيفٌ أَخْشَى فِي الصَّبْرِ الْهِزَامَا فَالْطُرُونِي بِرِضَاكُمْ فَالْطُرُونِي بِرِضَاكُمْ يَا أُهَيْلَ الْحَيِّ مَهْلاً بِمَنْ جَاوَرَ الْجِيَّامَا رِفْقاً بِالصَّبُ الْمُعَنِّى وَفَقاً بِالصَّبُ الْمُعَنِّى مَهْلاً يَمْنَ جَاوَرَ الْجِيامَا وَفَقاً بِالصَّبُ الْمُعَنِّى مَهْلاً يَمْنَ بِيهِ مُسْتَهَامَا وَفَقاً بِالصَّبُ الْمُعَنِّى عَيْمَ اللَّهُ عَلَيْم فَلِيم مُسَامَا كَيْسِبُ الْفَلْبِ مُسَامَا وَلَيْرَمُ أَضْحَى كَسِيراً كَيْسِبُ الْفَلْبِ مُسَامَا فَعُودُوا بِاللَّه عُودُوا فَي اللَّه عُودُوا كِنْهُ وَيُوا كَفْعُودُوا بِاللَّه عُودُوا كَالِه فَعُودُوا بِاللَّه عُودُوا كَفْعَامُ وَيْسِ أَيُّامًا كَفْعُادُمُ بِالصَّدُ عَنِي جَفَوْدُا بِاللَّه عُودُوا كِنَا اللَّه عُودُوا فَي الْمَا كَنْ مَا اللَّه عُودُوا فَي الْمَا اللَّه عُودُوا فَي الْمُعَلِّي جَفَوْدُا مِنْ اللَّه الْمُعَلِّي عَنْهُ وَدُوا بِاللَّه عُودُوا فِي اللَّه عُودُوا فِي اللَّه عُلْمُ اللَّه عَلَيْ عَلْمُ مِنْ الْمَلْمُ عَنْهِ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْ الْمَالَةُ عَلَيْ الْمَالَةُ عَلَيْ الْمُنْ عَنْهِ عَلَيْهِ الْمُ الْمُنْ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُلْمِ الْمُنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الْمُنْ الْمُنْهُ الْمُنْ الْمُلْمِ الْمُنْ الْ

حَلَة مِسْكَمْ لِنَوْامًا

وَمَنْ لَمْ يَكُنْ سَقِيماً بِالْحُبُ فَمَا اسْتَقَامَا
أَخْشَى فِي الطَّبْرِ الْهِزَامَا
فَالْظُرُونِي بِرِضَاكُمْ فَهُو يُبْرِيءُ الْأَسْقَامَا
فِالْظُرُونِي بِرِضَاكُمْ فَهُو يُبْرِيءُ الْأَسْقَامَا
بِمَنْ جَاوَرَ الْجِيّامَا
رِفْقاً بِالطّبُ الْمُعَنِّى لاَ تَسزِيسَدُهُ الْاَمْسامَا
كَانَ بِهِ مُسْتَقَامًا
كَلْنَ بِهِ مُسْتَقَامًا
كَلْنَ بِهِ مُسْتَقَامًا
كَيْفِيبُ الْقَلْبِ مُسَامًا
فَعُودُوا بِاللّهِ عُودُوا لِمَا كُنْتُمْ مُسْتَدَامًا
جَفُودُا بِاللّهِ عُودُوا لِمَا كُنْتُمْ مُسْتَدَامًا
جَفَودُا بِاللّهِ عُودُوا لِمَا كُنْتُمْ مُسْتَدَامًا
جَفَودُا بِاللّهِ عُودُوا لِمَا كُنْتُمْ مُسْتَدَامًا
وَالْجَفَا عِنْدِي ثَوَانِ الْمَا كُنْتُمْ مُسْتَدَامًا

فَ أَنْ شُهُ أَهُ لُ عَلَى عَلَى مِنْ كُمُ أَرْجُو الْكُرَمَا أَعَدُ مِن أَحْدِ السِلْءِ وَإِنْ جَسنَتُ الْأَنْسامَا وَصَارَ فِي الْأَرْض فَرْدا بِالْحِنَايَةِ مُحَامَا وَخَـصُـصَـهُ بِعِلْم أَذْرَكَ بِـهِ الْـمَـرَامَـا بسمَسنْ حَفَّهُ رِضَاكُم وَنَالَ مِنْ كُمْ مُدامَا رَضِي الْإِلَىهُ عَسنسهم وَرَضُوا عَسنه خستَامَا مُسخسمً ا أَل مَ عَالِي مَنْ عَلاَ الْعَرْشَ إِكْرَامَا وَصَحْبَه الْمُفَائِرِينَ أَحْسَنَ النَّاسِ إِسْلاَمَا

إِنْ كُنْتُ لَسْتُ بِأَهْلِ لَسْتُ صَوَّاماً قَوَّاما لَوْلاَكُمْ مَا كُنْتُ شَيْداً وَبِكُمْ صِرْتُ إِمَامَا جَـنَاهَا آدَمُ قَـبُلِي وَلَمْ تَسلُبُهُ الْمَقَامَا كَسفَاهُ الْإِلْهُ فَسخْراً أَسْجَدْ لَهُ الْسِكِرَامَا هَذَا شَأْنُكُمْ قَدِيماً وَحَدِيشاً لاَ انْفِصامَا أَوْلَيْكُ أَهْلُ السُّدَانِسِي أَوْلَيْكَ حِوْبُ السُّدَامَا صَلَّ يَسَا رَبِّي وَمَسَلَّمُ صَلاَّةً تُرْضِي الْهُمَامَا وَآلِهِ السطاهِ رينسا خَيْرَ مَنْ حَازُ الزُّمَامَا

#### وله أيضاً رضى الله عنه:

قُلْ خَيْ عَلَى الْفَلاَح هَلُم قَلِم قَلِم اللَّه اللَّاللَّا اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه ال مِنْ سُلاَفَةِ السَّلاَح فَكُنْتُ بِهَا مَرْضِيَا مَنْ رَآنِي فِي اصْطِبَاح رَآنِي بَدْراً عَالِيَا حَتَّى مَطْلَع الصَّبَاح وَصَوْتِي بِهَا دُويَا

أَذُنْ فِي النَّاسِ يَا صَاحِ وَادْفَعِ الصَّوْتَ عَالِيا سَقَانِي قُطُبُ الْمِلاَحِ الْعَلاَدِي تَاجُ الْأَتْقِيبَا أنا مِشْكَاةُ الْمِصْبَاحِ نُورُهُ مِنْسِي بَدِيُا كَاسَتِسِي رَاحاً بِرَاح تَطُوفُ عَلَى الْأَذْكِيا

وَكَسَانَ كُسَلُ مسلَستَساح قَسدُ طَسوَاهُ الْسُحُبُ طَسِيًا فَازُوا بِسِلْكَ الْأَفْرَاحِ سَادَتِي الْقَوْمُ الْأَصْفِيا مِسِرَاثًا بِلاَ سِفَاح عَن طَه غَوْثِ الْأَوْلِيَا فِي صَلاَتِهِ كِنفَاحِي عَلَيْهِ مَا دُمْتُ حَيًّا مَـذَا وِرْدِي وَارْتِـيَاجِـي فِي الصّبَاحِ وَالْعَشِيّا

وَلَمَّا غِبْنَا بِالرَّاحِ سَجَدْنَا لَهَا بُكِيًا فَطَابُوا وَغَابَ اللائح غَنِمُوا وَقُمْا مَا مَنِياً أُذِلَيْكَ حِزْبُ الْفَلاَح مِنْ وَرَئَةِ الْأَنْسِيَا صَاحِبِ الشِّزعِ الْوَضَّاحِ أَصْبَحْتُ بِهِ سَمِيًا فِسى غُسدُوي وَرَوَاحِسى فُسؤادِي بِسهِ سَسنِسيَا

وله أيضاً رضى الله عنه:

وَإِمَــام الـــــــــــدا أَسْتَاذِنَا سِيدِى احْمَدْ قُسلُستُ لَـهُ يَـا إِمَـامُ هَـلُ لَـنَا مِـنْكُـمُ سَـنُـدُ رَأَيْسُكَ بِلَحْظِي وَأَمْسِرُهُ لاَ يُسِرَدُ أنسره أنسر السرخسةان الأمسذخسل الأحسذ فِسَى مُسقَّامِسَى أَقَّامَسَكُ أَنْسَتَ الْسَوَّادِثُ الْأَمْسِجَدُ مَسِنْ وَفَسَانِسِي وَفَسَاهُ ذَنَّا مِنْ عَيْسِ الْمَلَدُ

بُسشسرَايَ عَنْ أَحْمَدَ الْعَلاَدِي قُطْب الْهُدَى رَأَيْتُهُ فِي الْمَسْنَامُ فِي أَحْسَسَن مَا يُرَامُ قَالَ بِهَذَا اللَّفْظِ فَفِي اللَّوْحِ الْمَحْفُوظِ لَيْسَ عَلَيْهِ سُلْطَان مِنْ طَوَائِفِ الشَّيْطَان بفَضْلِهِ خَصْصَكُ فِي لَوْجِهِ كُتَبَكُ بَشْرَنِي يَالَبِب بِمَقَامِهِ الْمُحِبِ وُلُسينستَهُ وَلاَ رَيْسَتِ مَـــنْ رَآنِـــي رَآهُ مَنْ حَبّانِي حَبّاهُ

بَسَصَائِرَ وَأَبْسَصَالُ كُلُ مِنْهَا مُسْتَمَدُ تُنجيك مِن الْأَوْهَامُ تُسَاهِدُ وَجُهَ الصّمَدُ كَنَجْم سَغْدِ السُّغُوذُ فِي طَالِحِهِ الْأَوْحَدُ شَاهَدُوهُ بِالْإِيْمَانُ وَاحِداً بِالْأَعْدَدُ يُوحَى لِلْعَبْدِ مِمَّا قَدْ قِيلَ فِيهِ الْأَشَدُ تَرَى الرُّفِيتَ الْأَعْلَى لا بُسِعِيدَ لاَ أَبُعُدُ فَافْن خَيَالَ الْعَبِيدُ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ بالمُسوّاج السمسآيْس في السحَالِ وَفِي الأَبُدُ هُـو الْأَرْضُ وَالْسِبحَارُ هُـوَ السَّهُ فَرَدُ ظَـاهِ رَبِ نُسروهِ شِبْهَ ظِلْ مُمَدّد وَلاَ يُسجُهلُ مَعْنَاهُ إلاَ مَسنَ بِهِ جَسحَد نَالَ قَلْبِي مَا اشْتَهَى وَلَهُ يَهِاللَّهُ السُّمَا الشُّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

عَينِينَ مِن سِرُ الْأَسْرَارُ عَينِينَ مِن نُدور الْأَنْدُارُ حِيىَ الْمُنْى وَالْبُشْرَى بِهَا صِرْتُ مُعَرِبَدُ

عَين لِلنساس تُرام تُبريك مِن الأسقام وَجُهُ بَدُا فِي الْوَجُود فِي كُلُ شَيْءٍ مَشْهُودُ صَـرْحَ بِـهِ الْهُلِيمَانُ لِيحِرْبُ أَهْلُ الْإِيْمَانُ بسقس ولسه أنسنت أنست أسولسوا فستسم مسا وَخَــيُ إِذًا تُــجَـلُــي عَلَى الْقَلْبِ تُـدَلِّي أذنّى مِنْ حَبْل الْوَرِيد فِيكَ مِنْكَ لا يَحِيدُ مُسِوَ الْأَوُّلُ الآخِسِ مُوَ الْبَاطِئُ السَظَاهِرُ خُو السُّنسسُ وَالْأَقْدَارُ فُو السُّلِيلُ وَالسُّهَارُ فَالْكَوْنُ مِنْ أَصْلِيهِ مُستَستُ وَاللَّهِ مُستَستُ وَاللَّهِ أَثُــرُهُ مِــن سَــنَاهُ وَلَــولاهُ مَــا تَــرَاهُ فِي سِذْرَةِ الْمُنْتَهِي قَدْ تَجَلَّى بِالْبَهِي رَأَى الْآيَـةَ الْـكُـبُـرَى فَازَبِهَا لاَ فُـخـرَ

منبع السر القاري عين الحياة أحمد وَعَسلَسى مُسن تُسولان مِسن خسيب وَأُودُ مُحَمَّدُ خَيْرِ الْأَنَامُ نَيِينَا الْمُمَجُدُ وَاجْعَلْنِي عَلَى هَذْبِهُ مُسعَسزُزاً مُسؤَيْدً وَلاَ يَعْسَسَى دِيسَوَانِي إلاَّ سَعِيدُ أَسْعَدُ

عَـزبَـذنِـى مَـخـبُـوبـى لَـمُا صَـفَا مَـشُـرُوبِـي نِلْتُ مِنْهُ مَطْلُوبِي كُنْتُ بِهِ مُسَوَّحُدُ أنبا السساقِي المبين ليخنمرة العارفيين أنّا صَاحِبُ السُّلْقِينَ لانسم اللّهِ الْمُفْرَدُ أتسيسه يساراوي عن أستاذي العلاوى عَسلَسنِهِ رضوانُ اللّه مَا سَبّعَ خَلَقُ اللّه صَلِّ مِنْسِي يَا سَلاَمُ عَلَى بُغْسَةِ الْكِرَامُ صَلَّ يَا رَبُّ عَلَيْهُ وَعَسلَى أَهْسل إِرْثِهُ أنَا وَمُسنَ وَفَسانِسي فِي خَضَرَةِ السُّدَانِسي

#### وله أيضاً رضى الله عنه:

وَنَجْنَنِبُ كُلُ الْفِئَنُ الْتِي قَدْ خَلْتُ بِئَا السدِي قَد ضَسرٌ بسنا الَّـذِي قَـدُ فَـشَا فِـيـنَا وَعَهِبَ السَّدُهُ السَّالِ فَلاَ عِزُ لِلْمُسْلِمِينَ إِذًا خَالُوا بِعَهٰدِنَا

حَيًّا بِنَا أَهُلَ الْوَطَنُ نُحْيِ الْفَرْضَ مَعَ السُّنَنْ هَيْنَا بِنَا أَهْلَ الْبِلاَدُ لِنَجْتَمِعْ عَلَى الرُّشَادُ رَكُـمُـانًا هَـذَا الْـبــــادُ مَيًّا بِنَا نُعْطِى الْمِيثَاقُ لِنَتْحِدْ عَلَى الْوفَاقُ وكفأنا خذا الشقاق وَكُفَانَا هَذَا الْهُلُهُمُوذ مَيًا بِنَا نُعْطِى الْعُهُودُ لَقَدْ طَغَى عن الْحُدُودُ قُومُوا بِنَا نُعْطِي الْيَمِينَ لِنَصْرَةِ الشُّرْعِ الْمُبِينَ

قُومُوا بِنَا نُحْي الدُّرُوسُ فَبِالْعِلْمِ تَحْيَا النُّهُوسُ فَنَجْتَنِي ثَمْرَ الْغُرُوسُ وَنَـحَـتَـفِظُ بـعِسزُنَـا قُومُ وا بِنَا نُحْي الرُّسُومُ وَنُجْتَمِعُ عَلَى الْعُلُومُ لِنَنْتَقِى طَيْبَ الْفُهُومُ وَنَسْتَهِمْ بِبَعْضِنَا غُومُ وا بِنَا نُحْي الْقُرْآنُ نُحْي الدُّينَ مَعَ الْإِيمَانُ لَقَدْ فَشَا فِي ذَا الزَّمَانُ مَا قُدْ ضَرَّ بِشَرْعَنِا قُومُ وا بِنَا نَعْلُو الْآيَاتُ وَنَجْتَمِعُ عَلَى الصَّلاةَ مَا لَمْ نَعْمَلُ بِدِينِنَا فَلاَ تُرجَى لَنَا نَجَاةً لَقَدْ فَسَا فِينَا الْفُجُوزُ وَتَسنَسوُونَ السَّسُرُونَ فَكَأَنْنَا لا شُعُور بِمَا خَاطَ بِقَوْمِنَا نَرَى الْفَقْرَ عَمُ الْجَمِيعُ فَلَيْسَ فِينَا مُسْتَطِيعُ أمَّا الْجَهْلُ أَمْرٌ فَظِيعٌ هُوَ الَّذِي شَوْهُ بِئَا أَوْلاَدُنَا فِي السطرقات حَالُ الْبَنِينَ كَالْبَنَاتُ مُسنْستَسِيرينَ زَرَافَاتُ لَقَدْ ضَاقَ الْوَقْتُ بِنَا لأخِذْمَة لَنَا لا دين بجَمِيعِنَا بَائِسينَ يَالِلُهِ لِلْمُسْلِمِينَ يَالِلُهِ لِحَالِنَا, يَا رَبُّنَا تَحْمِى الشَّبَابُ فَلا يُعْدَمْ مِنْكُ الصَّوَابُ خَتُرْشِدُهُ إِلَى الْكِتَابُ وَسُنَىن الْسُهُتَدِيئًا أَيْا رَبُ صَلَ عَلَى مَنْ بِهِ سَادَتِ الْأَوْلَى مُحَمَّدِ ثُناجِ الْمُكَلِّى خَيْسِ الْوَرَى نَبِيئَا رَآلِهِ أَهْل السَّفَا وَصَحْبِهِ ذَرِي الْوَفَا وَمَنْ لِنَهْ جِهم قُفًا مِنْ عِبَادٍ مُوْمِنِينًا

#### وله أيضاً رضي الله عنه:

قَدْ طَابَتْ حَيَاتِي مِنْ بَعْدِ مَمَاتِي بِسُسهُ وِ اللَّذَاتِ فِي هَذَا الْأَفَاقِ تَجَلَّتُ شُمُوسِي مِنْ رُوحِي وَنَفْسِي فَنَيْتُ عَنْ حِسِّي بِرُوْيَةِ السَّاقِي خَمْرَتِي الْقَدِيمَة سُقَيْتُهَا لَمُّا مُسخَوْتُ الْأَنْامَ فِي بَحْرِ الْإِطْلاَقِ فِي بَحْرِ الْمَعَانِي غِبْتُ عَنْ أَكُوَانِي لاَ نَـرَى مِـنْ أَيْسَبِي إِلاَّ الْحَيَّ الْبَاقِي قَـذ زَالَتْ حُجُوبِي وَصَـفَا مَـشُـرُوبِي رَأَيْتُ مَحَبُوبِي مِنْ غَيْرِ اخْتِلاَقِ وله أيضاً رضى الله عنه:

شِفَائِسي فِي أَهْل وَدِّي أَصْبَحْتُ بِيهِ مَسرْضِسيَا أَذْرَكُ ونِي بَعْدَ صَدِّي بَعْدَمَا كُنْتُ قَصِيا لأَخَظُونِي مُنْذُ عَهْدٍ كُنْتُ فِي الْمَهْدِ صَبِيا غُللاً لَهُمَ زَكِينِا رَضُونِي وَذَاكَ سَعْدِي إلَى أَنْ بَلَغْتُ أَشُدُي مِنَ الْسَحَيَاةِ مَسِلِياً لأَزَالَ عَطْفُهُمْ يُجْدِي لأَزِلْتُ فِيهِ مَرْعِيَا حُبُهُمْ رُوحِي وَجَسَدِي لَـمْ أَكُـنْ بِهِ شَـقِـيَا طَوَانِي مِنْ بَعْدِ رُشدِي ذَلِكَ وَعُدِي وَعُهُدِي وَبِهِ صِرْتُ تُهِدِي فَلاَ زُلْتُ لُهُ نَهُدِي مَا دُمْتُ فِي النَّاسِ حَيًّا عَالَجُوا قُلْبِي وَجَسُدِي وَأَقَامُونِي دَاعِينِا سَاجِداً لَه بَسكِيا فَـفُـمْتُ لِلَّهِ وَخـدِي سغيا بالله مفضيا إليه سنغيى وقصدي صَـــلاّةً نُسوراً ضَــويــا صَـلٌ يَـا رَبُ بـورْدِي عَلَى الْهَادِي كُلِّ مُهُدٍ مُحَمَّدُ غَوْثِ الْأَنْسِيَا وَآلِهِ ذَوِي الْسَمْخِدِ أَيْسَيْسَا الْأَتْهِيَا وَصَحْدِهِ خَدْرَةِ الْعَدْمِ الْأَصْدِبِ وَفَدِ الْمُدْرَةِ الْعَدْمِ الْأَصْدِبَا

وله أيضاً رضي الله عنه:

عَلَى شَاطِىءِ الْيَهُ وَالْمَوْجُ مُلْتَطِمٌ مِنْ بَيْنِ شَيُّ وَشَايِ دَارَتْ كُوُوسُهُ مِنْ بَيْنِ شَيْ وَشَايِ دَارَتْ كُووسُهُ مَلامٌ عَلَى يَلْكَ الْعَصَابَةِ إِخْوَتِي

كِرَامٌ تَسسَلُتُ بِالْأَنْخَامِ وَبِالدُّكُرِ وَعُرودٍ وَأَلْدَحَانِ أَرَقُ مِنَ السسَحَرِ مَا فَاحَ عَبِيرُ الْعُودِ وَالنَّدُ وَالنَّسُو[ين](١)

<sup>(</sup>١) النُّسْرين: نوع من الرياحين [العين للفراهيدي].

تَنُورُ عَلَى الْأَفَاقِ فِي الْبَرِّ وَالْسِحُر

# سُسلامٌ بِسِهِ تَسبُسقَسى السمَسوَدَّةُ زَهْسرَةً

#### وله أيضاً رضى الله عنه:

يَا ذَاكِراً لَكَ الْبُشْرَى نِلْتَ الْمَعَالِى نِلْتَ الْمَقَامَاتِ الْكُبْرَى فَاشْكُرْ الْوَالِي غَنِمْتَ الْأُولَى وَالْأَخْرَى عَلَى التُّوالِي بِصُحْبَةِ ذَوِي الشُّورى مِسنَ الْأَبْسِدَالِ طِبْتَ نَفْساً بَيْنَ الْوَرَى بِاللَّهِ سَالِي وَثُنَّ الْمَلْهَ وَالْمُرَى بِذِي الْبَلْلِ فِي رَوْضَةِ أُمُّ الْقُرَى جُلْتَ مَجَالِى حَتَّى خُزْتَ وَلاَ مِرَى كُلُ الْأَمْسَالِ أَفْنَيْتَ مَنْ عَلَى النَّرَى مِن الْخَيَالِ وَرَأَيْتَ مَن قَدْ يُرَى إِلَى الْأَنْ جَالِ أَصْبَحْتَ بِهِ كَالشُّغْرَى ضَوِياً عَالِي مُعَرْبَداً فِيهِ سَكُرَى مُرْتَاحُ الْبَالِ وَالْغَيْرُ بَاتَ فِي السَّرَى طَى الْإِهْ مَالِ فَالاَيَاذِي وَلاَ يُسذِّرَى عِنْدَ الرَّجَالِ يَا سَعِيداً ذَع الْكَرَى مِنَ اللَّيَالِي وَانْهَضْ لِرَبُّكُ تُرَى بَحُرَ اللَّإِلِي وَاصْحَبْ شَيْخاً بِهِ تُغْرَى عَلَى الْأَعْمَالِ يُغْنِيكَ بِنُورِ الذُّكْرَى عَسن الْأَقْسَوَالِ فَسُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِالْفَرْضِ الْغَالِي مُحَمَّدُ غَوْثِ الْوَرَى قُطْب الْجَمَالِ صَلَّ يَا رَبِّ بِالْأَحْرَى صَـــلٌ وَوَالِ عَلَى النَّبِي غَيْثِ الْأَسْرَى تَـاج الْأَرْسَالِ

### وَآلِيهِ بَسِنِي السَرُّهُ سَرًا ذُوِي الْأَفْسَالِ وَصَحْبِهِ عَلَى الْأَثْرَى خَيْسِ الْمَوَالِي وله أيضاً رضى الله عنه:

قَـرَّبَسْنِسِي مِسبِّه مِـنْ بَـعْدِ اللَّالَالَ نَـادَتْ مِسنِّسِي فِسيَّ وَصَلَّحُ وصَالِسي نِدَاءً خَدِيبِ المِن غَيْسِ مَفَالِ سَفَتْنِي حُمَيُه مِنْ مَحْضِ النّوالِ خَنْرَةً صَنِيه مِنْ كُلُ الْأَشْكَالِ نِهْلَةً شَافِيه مِنْ دَاءِ الْعُضَالِ لَـمْ تُسبِّسِ بَسقِسيُّه وَالسُّرَابُ حَلاَلِي طَويْتُ الْغَنبيُّه شَطَحْتُ بِالْحَالِ شَيْخِي فِي الْقَضِيَّه سَيِّدُ الْمَوَالِي حُبَّةُ الصُّوفِيَّه قُدْوَةُ الرِّجَالِ ٱلْسَعَسَلاَوِي يَسَقِسينُسه لِسَحِسزَبِ السَدُلاَلِ مِنْ قَبْلِ الْمَسْنِيَّه أَتَسَانِسي مَسْنَسَالِسي غَنِمْتُ الْعَطِيْه وَافِرَ الْسِكْبَالِ وَمْسَبَةً عَالِيْه فَوْقَ كُلُ عَالِ أَتُستني مَدِيّه رُتْسبَةً الْأَبْدَالِ صَسلاَتِس بَقِبْه وَوْماً بِالنَّوَالِ عَنْ خَيْسِ الْسَسِيَّة صَسفْسوَةِ الْأَرْسَسالِ وَبَسنِسي السزُّكِسيِّسة وَوْحَةِ الْمَعَالِي عُسْبَةً مَهْدِيَّه فِي كُلُ الْأَحْدَالِ مِنْ أَهْلِ الثَّرْبِيُّه إِمَامٌ وَوَالِسِي

#### وله أيضاً رضى الله عنه:

كَـمُـل الْسَمُرادُ فَسلَبْتِ الْأَزْوَاحُ وَجَاءَ السُرُورُ مُهَلُلاً وَمُبَسِّسِهِ الْأَزْوَاحُ الْنَصْمَ عِمَادِي وَيُخْبَتِي وَأَحِبْتِي وَلَا جُمَاحَ يُعِينُنِي فَخُودُوا عَلَى الْعَبْدِ الْمُصَابِ بِفَضْلِكُمْ فَجُودُوا عَلَى الْعَبْدِ الْمُصَابِ بِفَضْلِكُمْ الْحَبْدِ الْمُصَابِ بِفَضْلِكُمْ الْحَبْدِ الْمُصَابِ بِفَضْلِكُمْ الْحَبْدِي إِلَى الْحَبِيبِ مُرَادُنَا يَا صَاحِبِي إِلَى الْحَبِيبِ مُرَادُنَا وَمَا فَي الْحَبِيبِ مُرَادُنَا وَمَا وَمَنْ فِيهِ كَانَ أَمِينَا وَمَا وَمَنْ فِيهِ كَانَ أَمِينَا وَمُنْ فِيهِ كَانَ أَمِينَا وَمُنْ فِيهِ كَانَ أَمِينَا وَمُنْ فِيهِ كَانَ أَمِينَا وَمُنْ فِيهِ كَانَ أَمِينَا وَمُونَ وَمُنْ فِيهِ كَانَ أَمِينَا وَمُنْ فِيهِ كَانَ الرَّضَا وَعَرَفَاتُ الْحَجُ الْمُقَلِي وَمُنْ اللَّهُ وَمَنْ وَلَاللَّهُ وَمَنْ وَاللَّهُ الْمُقَلِي وَمُنْ وَاللَّهُ وَمَنْ وَاللَّهُ وَمَنْ وَاللَّهُ وَمُنْ وَاللَّهُ وَمَنْ وَاللَّهُ وَمِنْ وَمُنْ وَمُونِ وَمُنْ وَمُونِ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُونِ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُونِ وَمُنْ وَمُونِ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُونِ وَمُنْ وَمُونِ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُونِ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَالِكُونِ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَالْمُونِ وَمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَمُنْ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَلِمُ وَالْمُونِ وَلِمُ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَلِمُ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونُ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونُ وَالْمُو

مَن بَسُ لَكُمْ يَا أَهُلَ اللّهِ فَدَ كُنْتُمْ فِي حِفْظِ مِنَ الْمَلاَهِي وَفُظْ مِنَ الْمَلاَهِي كُمْ نَصَحْتُمْ قَوْماً لِوَجْهِ السلّهِ كُمْ رَفَحْتُمْ قَوْماً لِوَجْهِ السلّهِ كُمْ رَفَحْتُمْ قَدْراً بِهِ يُبَاهِي كُمْ رَفَحْتُمْ قَدْراً بِهِ يُبَاهِي جَلِيسُكُمْ حَفًا بِلاَ السّبَاهِ مَنْ عَرَف السلّه عَلَى السّتَناهِي مَنْ عَرَف السلّه عَلَى السّتَناهِي وَنْ عَرَف السلّه عَلَى السّتَناهِي وَنْ عَرَف السلّه عَلَى السّتَناهِي وَنْ عَرَق السلّه عَلَى السّناهِي وَنْ عَرَق السلّه عَلَى السّتَناهِي وَنْ عَرَق السلّه عَلَى السّتَناهِي وَنْ عَرَقُ السّلّه عَلَى السّتَناهِي وَنْ عَرْقُ السّلّه عَلَى السّتَناهِي وَنْ عَرْقُ السّلّه عَلَى السّتَناهِي وَنْ عَرْقُ السّلّه عَلَى السّتَناهِي وَمْ السّلّه عَلَى السّتَناهِي السّلّه عَلَى السّتَناهِي وَمْ السّلّه عَلَى السّتَناهِي وَمْ السّلّه عَلَى السّتَناهِي السّلّه عَلَى السّلّه عَلَى السّتَناهِي السّلّه عَلَى السّتَناهِي السّلّه عَلَى السّلّه عَلَى السّلّه عَلَى السّلّه عَلَى السّلْه عَلَى السّلّه عَلَى السّلْمُ السّلّه عَلَى السّلّه عَلْمُ السّلّه عَلَى السّلّه عَلَى السّلّه عَلَى السّلّه عَلَى السّلّم السّلم السّل

وله أيضاً رضى الله عنه:

ذَه بَ الْسَعَنَاءُ وَزَالَتِ الْأَفْرَاعُ الْمُفْرِاعُ الْمُفْرِاعُ وَأَطِبُ الْسِي إِذَا مَا خَانَتُ فِي جِرَاعُ وَأَطِبُ الْمِي مُفْلَةً مَا خَانَتُ فِي جِرَاعُ وَلِي مُفْلَةً مَا مَا خَانَتُ فِي جِرَاعُ وَلَي مُفْلَةً مَا مُنْ مَعْمَا اسَفًاعُ وَكَفَى بِوَعْدِكُمْ إِنْ رَضَيْتُمْ نَجَاعُ فَيَمَاعُ الْمَفَى الْوَقَا وَمَتَى اللَّمَاعُ اللَّمَاعُ الْمَنَى اللَّمَاءُ يُبَاعُ وَلِي الْمَنَى اللَّمَاءُ وَاللَّمَاعُ وَاللَّمِ اللَّمَاءُ وَاللَّمَاءُ وَاللَّمَاءُ وَاللَّمَاءُ وَاللَّمِ اللَّمَاءُ وَاللَّمَاءُ وَاللَّمِ اللَّمَاءُ وَاللَّمَاءُ وَاللَّمَاءُ وَاللَّمَاءُ وَاللَّمَاءُ وَاللَّمَاءُ وَاللَّمَاءُ وَاللَّمَ اللَّمَ الْمَعْمَ اللَّمَ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ الْمَعْمَ اللَّمُ اللَّمُ الْمَاعُ الْمُعْمَ الْمُ اللَّمِ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ الْمُعْمَ الْمُ اللَّمُ الْمُعْمَاءُ وَالْمُثَاعُ وَالْمُ اللَّمُ الْمُعْمَاءُ وَالْمُعْمَاءُ وَالْمُعْمَاءُ وَالْمُعْمِي اللَّمُ الْمُعْمَاءُ وَالْمُعْمَاءُ وَالْمُعْمَاءُ وَالْمُعْمَاءُ وَالْمُعْمَاءُ وَالْمُعْمَاءُ وَالْمُعْمَاءُ وَالْمُعْمَاعُ وَالْمُعْمَاءُ وَالْمُعْمَاءُ وَالْمُعْمَاءُ وَالْمُعْمِعُمِاءُ وَالْمُعْمَاءُ وَالْمُعْمَاءُ وَالْمُعْمَاءُ وَالْمُعْمِعُمُ اللَّمُ الْمُعْمَاءُ وَالْمُعْمَاءُ وَالْمُعْمَاعُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمَاءُ وَالْمُعْمَاءُ وَالْمُعْمَاءُ وَالْمُعْمِعِيْءُ اللَّهُ اللَّه

يا ساديسي بسكسم طاب السرِّمانِ كَانَّ كُسمُ حُسفَاظَةُ السرَّحْسَانِ كَانَّ كُسمُ حُسفَاظَةُ السرَّحْسَانِ وَكَسمُ هَدَيْستُسمُ مِسنُ أَهُ لِ الْإِسمَانِ مَساحِبُهُ ذُو الْسقَدْرِ وَالسشَانِ مَساحِبُهُ ذُو الْسقَدْرِ وَالسشَانِ يُسوَّانِ سُهُ السلّهُ إسالسمَسيَانِ مُسانِ خَسازَ فَسفسلاً بِسالسله لا يُسدَانِ حُسانَ فَسفسلاً بِسالسله لا يُسدَانِ فُسمُ السّتَوى عَلَيْهِ بِالْإِيْسَقَانِ الْمُستَدوى عَلَيْهِ بِالْإِيْسَقَانِ

#### وله أيضاً رضى الله عنه:

مَن لا يَه وى سِسوَاك فيسى كُللَ مَا يَسرَاه يَا مُطلَعَ الْأَنْسَوَاز يَا بُهْ جَهَ الْعُشَاق خَيْسرَنِسى مُسغناك فُسوًادِي بِهِ تُساهُ حَسْبِي يَا قُريبْ إلْيُ مِسنْ نَعْسِسِي فَالْكَوْدُ مِنْ بَهَاكُ وَالْخَلْقُ فِي مَسِنَاهُ

قَد فَازَ بِرضَاكُ بُسْرَاهُ يَا بُسْرَاهُ فَالسَّمْسَ وَالْأَقْسَمَاز مِسنَ نُسوركُ الْسَبَرَاق شننسك لأتنيب بها طاب أنسي فَسمَسا تُسمُ سِسوَاكُ تُسالسلُهِ وَبسالسلُهُ

#### وله أيضاً رضى الله عنه:

قَد قَرَأْتُ الْكِسَسَابُ وَفَهِمْتُ الْسِجْسَطَابُ وَهَا هُو الْهِو اللَّهِوَابُ فَافْهَمْنِي يَا لَبِيبَ ذُكْسِرْ يُسَا مُسَدُّكُسِرْ يُسَشِّرُ لاَ تُسَنَّفُ رُ يَــــــز لا تُـعـــــن عَــلــى كُــلُ مُـنِــب فُــوادُهُ مَــغــلُـولُ مَالَـهُ مِـن طَـبيب وَعَـــرَفَ الْــحَــنُ مَا مِـثُـلُهُ قَـريبُ وَالسِلْسِهُ رَبِّسِنَا عَسِنْهُ لاَ يَسِجِسِنِ مَسا تُسمُ إلا السلسة وغهم أنسف السرّقِسيب وَالسِنْسَاسُ فِسِيسهِسمَسا مُسخُسطِيءٌ وَمُسمِسِب

مَسنَ لاَ يَسذرِي الْسُوصُسولُ طَسرِيسَفَّةَ السرَّسُولُ فَالْهَارِفُ حَقًّا مَنْ جَهَلَ الْخُلْقَ هَــذا مَــذهــبُــنا فِـيـهِ مَــزغَــبُـنا فَانْتَصَعُ لِيخَلِقَ اللَّهُ وَاذْكُو السَّلْهُ السَّلْهُ قَدْ كَانَ فِي عَمَى وَالْأَرْضُ كَالسَمَا

أصـــاب مــن رآه ولهم يهل مولاة أيستنسمسا تسولاه نال منه نسمسيب قَسَدُ فُسِزْتَ بِالْسِمَسِرَامُ مِسِنْ مَسْشِرَبِ الْسِكِسِرَامُ فَأَنْتُ فِي الْمَعْامُ لاَشْكُ وَلا رَيْسِتُ

# وله أيضاً رضى الله عنه:

ألِفُ اللَّهِ سَيْفِي وَالْهَاءُ مَطَيِّتِي بُرَاقِي إِذَا شِعْتُ إِسْرَاءَ إِلَى الْمُسَدِي لأسم الله سِري وَرُوحِي وَمُهجَيِي عَلَيْهِ يَدُورُ الْمُلْكُ وَالْمَلاُ الْأَعْلَى خُسوَ السُّوْحُ لَيْ لِأَحَ إِلَى السُّاسِ نُورُهُ تسمشى بأسماء الصفات وماله تَعَنْى فَاصْبَحَ فَوَاتِحَ سُورٍ تُنصَانُ بِهِ الْأَنْفَاسُ مِنْ عَبَثِ الْهَوَى أَلاَ صَاح فَاذُكُوهُ لِتَخطَظُسي بِسبِسرٌهِ كَفَاكَ أَنَّهُ السُّورُ وَالسُّورُ مُسْرِقٌ تَــأَمُــلُ دَعَــاكَ الــلّــةُ أَيْــنَــمَــا تُـوَلّـوا وَلاَ يُدُرِكُ مَعْنَى الْحَقِيقَةِ مُهْمِلُ يُرِيكَ فَتُدْدِكُ مِن تَفْسِكَ نَهْضَةً فَتَرْقَى لِكَعْبَةِ الشُّهُودِ مُوالِّيًا مَنْ لَمْ يَكُنْ بِإِمَام الْوَقْتِ مُتَّصِلاً فَهَذَا بَعْنَضُ الَّذِي يُقَالُ لِمَنْ ذَنَّى

#### وله أيضاً رضى الله عنه:

ضريع مِنْ رَوْضَةِ السُّعِيم مَسْقُولُ وَتُعجِدْ كُلُمَا ذَخَلْتُ خُعِرِنَهُ كَ أَن بوسُطِهَ الْأَمُ الأَكْ نَسازلَ أَ يًا عَلاَدِي لَمْ تَزَلْ فِي الْفَضْل مُعْجِزَةً

وَاللهُ بلامَين زِمَامِي بِقَبضَتِي وَمِعْرَاجِي إِنْ رُمْتُ الصُّعُودَ لِسِدْرَةِ وسَنعني ومنطقى ونُورُ بَصِيرَيْي وَكُلُ عَسِيدِ اللَّهِ مِنْهُ اسْتَسَمَدُتِ مُوَ الْقُلَمُ الَّذِي قَدْ جَفَ لِيحِكُمَةِ شريك فِي فِعلِهِ إذًا مَا تَسجَلُتِ وَمِئْه سَرَى السَّنْزِيلُ فِي كُللُ سُورَةٍ إِذَا حَلَ فِي قَلْبِ بِأَنْسِ الْهَوِيَّةِ يُغْنِيكَ عَنِ التَّقْلِيدِ فِي كُلُّ فِيتَةِ إمسا جَــلِــي يُــرَى وَإمْــا بِــخَــلْــوَةِ فَسَسَمُ وَجُهُ اللَّهِ حَسَقًا بِهِ مِسْزِيَّةٍ إِلاً من لَهُ شَيْخٌ مِنْ أَهْلِ الطّرِيقَةِ تُعِيطُ عَنْكَ اللُّنَّامَ فِي أَذْنِّي مُدَّةٍ صَلاتَكَ لِحَقّ الْيَقِينِ في قِبْلَةِ مَاتَ مَوْتَةً تُعَرِّى إِلَى شَرْ خِلْةٍ يُسرِيدُ حَدِيَ السرّسُولِ مِسنُ كُللٌ مِسلّةِ

فِيهِ الْأَنْسُ وَالرُّضَا صَرِيحٌ مَعْقُولُ سَكِيئَةً قَدْ بَدَتْ نُورُهَا مَكُمُولُ وَالرُّوخَ مِنْ بَيْنِهَا كَالشَّمْس مَبْذُولُ لِمَنْ جَاءً بصِدْقِ قَلْبُه مَضْفُولُ

#### وله أيضاً رضي الله عنه:

أَرَاكَ بِحُسْنِ الصَّدُّ عَنِي تُرْشِدُنِي فَالنُّورُ يُسْلِفُنِي وَيُبْقِينِي عَجَباً وَكُنْت بِحُحْمِ الرَّفْق عَنِّي تُفْبِتُنِي وَكُنْت بِحُحْمِ الرَّفْق عَنِّي تُفْبِتُنِي هَلَا الَّلِهِي قَلْهُ جَسرَى وَأَنَا أُدْرِكُ هُ شَلْهُ عَنْ مَنْ مَذْنِي مِنْ فَلْلِهِ مَذَا شَيْحَانَ مَنْ مَذْنِي مِنْ فَلْلِهِ مَذَا كَالنَّهُ مَنْ مَذْنِي مِنْ فَلْلِهِ مَذَا كَالنَّهُ مَنْ وَالسَّهُ مِنْ فَلْلِهِ مَذَا كَالنَّهُ مِنْ فَلْمُ لَا وَالسَّهُ مَنْ وَالسَّهُ مِنْ فَلْمُ وَالسَّهُ مِنْ فَلْمَ وَالسَّهُ مِنْ فَلْمُ وَالسَّهُ مِنْ وَالسَّهُ مَنْ وَالسَّهُ مَنْ وَالسَّهُ مِنْ وَالسَّهُ وَالسُّهُ وَالسَّهُ وَالسَّهُ وَالسَّهُ وَالسَّهُ وَالسَّهُ وَالسَّهُ وَالسَّهُ وَالسُّهُ وَالسَّهُ وَالسَّهُ وَالسَّهُ وَالسَّهُ وَالسَّهُ وَالسُّهُ وَالسَّهُ وَالسَّهُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ الْمُعْمِلُ وَالْمُ الْمُولِقُولُ الْمُعْمِلُولُ السَّهُ وَالْمُ الْمُعْمِلَةُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ السَّهُ وَالْمُعُلِقُ السَّهُ وَالْمُولُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْ

#### وله أيضاً رضي الله عنه:

وَمِنْ نُـورِكُمْ بَسَدَا الْأَفَاقُ بِالسَّرُجِ كَالَّهُمْ مِنْ جَلاَلِ الْفَضْلِ فِي غَنَجِ وَالْمَيُومَ لاَ عَلَيْهِ إِنْ غَنَى مِنْ حَرَجِ وَالْمَيُومَ لاَ عَلَيْهِ إِنْ غَنَى مِنْ حَرَجِ مَا هَلْ مُسؤذُنَّ بِسَسُسِمٍ مُسْبَلِحٍ مُسْبَلِحٍ مُسْبَلِحٍ مُسْبَلِحٍ مُسْبَلِحٍ مُسْبَلِحٍ مُسْبَلِحٍ مُسْبَلِحٍ مُسْبَلِحٍ فَسَابٌ بِدَاءِ الْعَيْ وَالْفَلَحِ بَصَرْتُ بَدُراً مِنَ الْبَدُودِ لَمْ يَعُجِ بَصَرْتُ بَدُراً مِنَ الْبُدُودِ لَمْ يَعُجِ إِلاَّ الْذِي قَدْ جَادَ بِالرُوحِ وَالْمُهَجِ وَظَلَمْتُ بَيْنَ الْوَرَى فِي أَرْفَعِ الدَّرَجِ وَالْمُهَجِ وَظَلَمْتُ بَيْنَ الْوَرَى فِي أَرْفَعِ الدَّرَجِ وَالْمُهَجِ وَظَلَمْتُ بَيْنَ الْوَرَى فِي أَرْفَعِ الدَّرَجِ وَالْمُهَجِ حَرَجٍ مِنْ عَيْشِهِ السَّمِحِ حَرَجٍ مِنْ عَيْشِهِ السَّمِحِ عَلَيْ فِي أَرْفَعِ الدَّرَجِ يَلِي أَلْفَسَرَجِ مَنْ عَيْشِهِ السَّمِحِ عَلَيْ فِي أَرْفَعِ السَّمِحِ عَنْ عَيْشِهِ السَّمِحِ وَالْمُسَمِعِ مَنْ وَصَٰمَةِ الْعَرَجِ مِنْ عَيْشِهِ السَّمِحِ وَالْمُسَمِعِ الْمُعْرَبِ فَي الْمُعْرَجِ مِنْ عَيْشِهِ السَّمِعِ الْمُعْرَبِ فَالْمُعَلِمِ وَلُلْمُ لَهُ مِنْ وَصَٰمَةِ الْعَرَجِ فَالْمُ فَلَامِ وَيُلْرِكُنِي بِالْفَسَرَجِ وَلُولُ مَنْ مَا الْمُسَرَحِ وَالْمُهُ مِنْ وَصَامَةِ الْعَرَجِ مِنْ عَيْشِهِ الْمُسَلِمِ عَلَيْهِ الْمُعَلِمِ وَيُلْوَلِكُنِي بِالْفَسَرَحِ وَالْمُهُمِ الْمُعْمَلِمِ وَيُلْرِكُنِي فِي الْمُعْرَامِ وَيُلْوَلُولُ وَلِي الْمُعْرَامِ وَيُلْولُوا وَيُلْولُ وَيُولِ وَلَامُ وَيُعْمِلُوا وَيُلْولُ وَلَامُ الْمُعْرَامِ وَلَامُ الْمُعْرَامِ وَلَامُ الْمُعْرَامِ وَلَامُ الْمُلْكِمُ الْمُعْرَامِ وَيُعْمِلُوا وَيُلْولُ وَلَامُ الْمُعْرَامِ وَلَامُ الْمُلْولُولُ الْمُولُولُ الْمُعْرِعِ وَالْمُعِلَامُ الْمُعْمِلِي الْمُعْرَامِ وَلَيْمُ الْمُعْرَامِ وَلَامُ الْمُعْمِ وَالْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِلِ فَيَعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِي الْمُعْمِ الْمُعْمُ وَالْمُعُلِمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ ا

إِلَى أَنْفِي ظِلْ وَأَنْتَ تُسْلِفُنِي عَيْدُ أَتُو لَذَى مَنْ يَعْدِفُنِي عَيْدُ أَتُو لَذَى مَنْ يَعْدِفُنِي وَكُنْتُ بِغَرْطِ الْوَجْدِ أَهْوَى تُمْحِغُنِي وَكُنْتُ بِغَرْطِ الْوَجْدِ أَهْوَى تُمْحِغُنِي وَلاَ يَسْدِي حَالَتِي إِلاَّ مَنْ يُسْدِكُنِي وَلِيهِ يَسْشُرُنِي وَلِيهِ يَسْشُرُنِي وَبِهِ يَسْشُرُنِي وَمِنْ رَآنِي بَعْدُ طَوَانِي فِي كَفَيْنِي وَمَنْ رَآنِي بَعْدُ طَوَانِي فِي كَفَيْنِي إِلاَّ إِذَا قَسَادَتِ الْأَنْسُوانِ بِسِرَسَينِي لَكَ وَطَنِي الْمُنْ وَلَا بِسَرَسَينِي الْمُنْ وَلَا بِسَرَسَينِي فَعْدُ مُنْي جُمْلُةً تُهْدِي لَكَ وَطَنِي اللّهُ وَطَنِي فَعَدُدُ مِنْي جُمْلُةً تُهْدِي لَكَ وَطَنِي اللّهُ وَطَنِي فَعَدُدُ مِنْي جُمْلُةً تُهْدِي لَكَ وَطَنِي اللّهُ وَطَنِي فَعَدُدُ لِنَا الْمُنْ لِكُونُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

#### وله أيضاً رضي الله عنه:

قَذْ حَلاَ فِيكُمْ غَرَامِي يَا نُسورَ الْسَوُجُسودُ فَسَأَنْتَ أَصْلُ مُدَامِي وَأَنْسَتَ الْسُعُسْتُ أَصْلُ مُدَامِي وَأَنْسَتَ الْسُعُسْتُسَقُسودُ

وَهُـوَ لَـدَى اصْطِلاَمِـى حَـوْضُـكَ الْمَـوُرُودُ تَقِيئًا فِي الْإِنْتِقَام مِن شَر السَّدُوذ غَايَةً كُلل إمسام مِن أفسل السهود مِن ذَوِي عِلْم الْأَقْلام وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلْم الْأَقْلام وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى فَاللَّه إمسام كسل إمسام من غنير جُدُود أنْت لِسي بَسابُ السّسلام وَالْسَبسَتُ الْسَمَعُهُ وذ مُحَمَّذُ بَدْرُ التَّمَام حَبِيبُ الْمَعْبُودُ مَا حَنْ طَيْرُ الْحَمَام لِللوَكْرِ الْمَسْعُودُ

نِلْتُ مِنْكُ بِالْحَيِرَامِي كَالْسَكُ الْمَنْسُودُ قَدْ كُنْتُ بِالْأَوْمَامِ طَلْحَنَا الْمَنْضُودُ عُــزوَةً كُــلُ هُــمَـام وَالْسِكَسِوْنُ مَسِفْسَقُسُوذُ لَـكَ حَـجُـي وَإِحْرَامِي مِـن بَـنِين الْـوُفُـوذُ ذَاكَ قَسَصْدِي وَمَسرَامِسى مِسنَ عَسِسن الْسُوجُودُ لَـهُ الْـفَـضَـلُ بِـالـدُوام مِـسن غَــيْسرِ حُــدُوذ

أنْتَ فِي كُلِ مَعَام ظِلْنَا الْمَعُدُودُ مِنْ شَرٌ قَطع الْإِلْهَام وَالْوَحْي الْمَحْمُوذُ أَيْنَ مَنْ يَدْرِي كَلاَمِي مِنْ ذَوِي الْسَبْسُودُ

#### وله أيضاً رضى الله عنه:

ألأ برسول الله ينخظى تشفي ألاً يَسا رُسُولُ السُلْبِ إِنْسِي مُسقَّصَّرُ ألاً يَسا رَسُولَ السلِّهِ أَثْمَسلَ كَاهِلِي ألا يَا رَسُولَ اللَّهِ غِنْمُنَا بِهِمَّةٍ أَنَا الضّعِيفُ مَا لِي سِبِوَاكَ يَنْتَصِرُ دُعَيْتُ لِمَحْمَلِ الْفَرْدِ وَهُوَ مُنْتُهِلُ دُعَانِى وَكُنِفَ لا أَجِيبُ دُعُونَهُ

باخسسن قبئول وإن سيء مرتبي وَأَنْتَ عَلَى عِلْم مِنْ قَصْدِي وَمَطْمَعِي مَا قُمْتُ بِهِ حَثْماً وَالْقُطْبُ فِي مَجْمَعِي تَفِينِي مَا هَمُنِي وَإِنْ عَزَّ مَنْجَعِي وَلَـوْلاَكُ مَـا كُـئِـتُ وَلاَ كَـانَ مَـشَـرَعِـي فَقُمْتُ لَهُ حَتْماً وَإِنْ شَنَّ مَقْطَعِي وَإِنْ أَنَا لَهُ أَجِبُ رَضَيْتُ بِمُصْرَعِي

دَعَانِي دَاعِي اللّهِ وَاللّهُ شَاهِدُ الْا يَسَا رَسُولَ اللّهِ لَسْتُ بِعَائِدٍ يَا رَحْمَةُ أُنْزِلَتْ فِي صُورَةِ أَحْمَدَ أُنْزِلَتْ فِي صُورَةِ أَحْمَدَ أُنْزِلَتْ فِي صُورَةِ أَحْمَدُ أُنْزِلَتْ فِي صُورَةِ أَحْمَدُ أَلُسُوذُ بِحَاهِهِ أَمُسوذُ بِسَكَ رَبٌ مِسنْ كُللّ نَائِبَةٍ أَعُسوذُ بِسرَبُ النّاسِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقْ أَعُودُ بِسرَبُ النّاسِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقْ وَصَلْ عَلَى الْهَادِي النّبِيقِ مُحَمّدٍ وَصَلاّةً بِهَا تَحْلُو المحتاةُ الْمَرِيرَةُ صَلاّةً بِهَا تَحْلُو المحتاةُ الْمَرِيرَةُ وَتَنْفَعُ مِنْ قَدْدِ الصَّحَابَةِ رُتْبَةً وَتَنْفِعُ مِنْ قَدْدِ الصَّحَابَةِ رُتْبَةً وَتَلْفِعُ مِنْ قَدْدِ الصَّحَابَةِ رُتْبَةً وَلَيْلُو عَلَى اللّهِ مَا قَالَ قَائِلٌ قَائِلُ قَائِلُ قَائِلٌ قَائِلُ قَائِ

#### وله أيضاً رضي الله عنه:

كَلاَمُ الشّيخِ لَمْ يُبْقِ لِي وَهْمَا لَـ فَكُونُ غَمْا كَدُنُ بِسَدْلِهِ أَكُونُ أَعْمَى كَدُنُ بِسَدْلِهِ أَكُونُ أَعْمَى كَدُنُ بِسَدْلِهِ أَكُونُ أَعْمَى وَلَـمًا فِقْتُ مِنْ نَـ وْمِي وَلَـمًا إِنَّ الْحَبِيبَ لَمْ يُبْقِ لِي وَصْمَا إِنَّ الْحَبِيبَ لَمْ يُبْقِ لِي وَصْمَا إِنَّ الْحَبِيبَ لَمْ يُبْقِ لِي وَصْمَا اللَّهِ مِن اللَّهِ عِلَى وَصَمَا اللَّهُ مِن اللَّهِ عِلَى وَقَدْ كَسَانَ صَمَا صَبِعَ صَمْعِي وَقَدْ كَسَانَ صَمَا طُويَ الْحَبِهِ اللَّهُ عَلَى وَأَصْبَعَ عِلَمَا وَأَصْبَعَ عِلْمَا وَأَصْبَعَ عِلَمَا وَأَصْبَعَ عِلْمَا وَالْحَمْمُ اللَّهُ وَالْحَمْمُ اللَّهُ وَالْحَمْمُ اللَّهُ وَالْمَكَمُ اللَّهُ وَالْحَمْمُ اللَّهُ وَالْمَكَمُ اللَّهُ وَالْمَعَالَ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَعْمَا وَالْمُعْمَا وَالْمُعْمَا وَالْمُعْمَا وَالْمُعْمَا اللَّهُ وَالْمُعَلَى وَالْمُعَلَى وَالْمُعْمَا وَالْمُعْمِيمَا وَالْمُعْمَا وَالْمُعْمَا وَالْمُعْمَا وَالْمُعْمَا اللَّهُ وَالْمُعْمَا الْمُعْمَا وَالْمُعْمَا وَالْمُعْمِعِيمَا وَالْمُعْمَا وَالْمُعْمَا وَالْمُعْمَا وَالْمُعْمَا وَالْمُعْمَا وَالْمُعْمَا وَالْمُعْمِعُونَ وَالْمُعْمِعِيمَا وَالْمُعْمَا وَالْمُعْمِعِيمُ وَالْمُعْمَا وَالْمُعْمَا وَالْمُعْمَا وَالْمُعْمَا وَالْمُعْمَا وَالْمُعُمِعُومُ وَالْمُعْمَا وَالْمُعْمِعُومُ وَالْمُعْمَاعِلَى وَالْمُعْمَا وَالْمُعْمِعُومُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُمِعُومُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُوالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُو

#### وله أيضاً رضي الله عند:

لاَ تُنخسِبِ الْنَحَلْقَ جَهُلاً عَبَسًا لَـ وْ حَقَفْتَ مَـا أَبْسَرَتَ خَـلُلاً

وَقَدْ كُذْتُ لَمْ أَزَلْ فِي مَهْدِي وَمَضَجَعِي إِلاَّ بِالَّـذِي عُـذْتَ عِـنْدَ كُـلُ مَـفْرَعِ فَكَانَتْ رَسُولَ اللّهِ إِلَيْهِ مَـزجِعِي فَكَانَتْ رَسُولَ اللّهِ إِلَيْهِ مَـزجِعِي تَسَامَى بِهِ الْبَخْتُ إِلَى أَعْلَى مَرْفَعِ تَسَامَى بِهِ الْبَخْتُ إِلَى أَعْلَى مَرْفَعِ وَمِنْ عَصْرٍ قَدْ أَتَى بِأَشْنَعِ مَـطْنَعِ وَمِـنْ صَدْفَعِ وَمِـنْ ضَـدُ فَعِ وَمِـنْ ضَـدُ فَعِ مَـالَهُ مِـنْ مَـدُ فَعِ مَصَلاة لَـهَا فَشْحُ قَـرِيبٌ بِـمَـطُلّهِي وَيُحْرَفُعِ مَـنُدَ كُلُ مَـخْمَعِ وَيُحْرَفُعِ مُسْمُوفِهِمْ عِنْدَ كُلُ مَخْمَعِ كَرَفْعِ مُسْمُوفِهِمْ عِنْدَ كُلُ مَخْمَعِ كَرَفْعِ مُسْمُوفِهِمْ عِنْدَ كُلُ مَخْمَعِ أَلا بِيدِكُو الرَّسُولِ شَـنَّهِ مَـنَدَ كُلُ مَخْمَعِ أَلا بِيدِكُرِ الرَّسُولِ شَـنَّهِ مَـنَدَ كُلُ مَخْمَعِ أَلا بِيدِكُرِ الرَّسُولِ شَـنَافِ مَـنَدَ كُلُ مَخْمَعِ أَلا بِيدِكُرِ الرَّسُولِ شَـنَافِ مَـنَدَ كُلُ مَحْمَعِي أَلْ الرَّسُولِ شَـنَافِ مَـنَدِي مَـنَافِ مَـنَافِ مَـنَافِ مَـنَافِ مَـنَافِ مَـنَافِي مَـنَافِ مَـنَافِ مَـنَافِي مَـنَافِ مَـنَافِي مَـنِـنَافِي مَـنَافِي مَـنِهُ مِـنَافِي مَـنَافِي مَـنَافِي مَـنَافِي مِـنَافِي مَـنَافِي مَـنَافِي مَـنَافِي مِـنَافِي مَـنَافِي مَـنِـنَافِي مَـنَافِي مَـنَافِي مَـنَافِي مِـنَافِي مَـنَافِي مَـنَافِي مَـنَافِي مَـنَافِي مَـنَافِي مَـنَافِي مَـنَافِي مَـنَافِي مَـنِـنَافِي مَـنَافِي مِـنَافِي مَـنَافِي مَـنَافِي مِـنَافِي مَـنَافِي مَـنَافِي مَـنَا

إنْسمَا الْبخسلُ وَسُرُوفٌ وَطُرُوسٌ إِنْسمَا الْإِخْدَالُ فِي بَعْمضِ السُفْوسُ السُفُوسُ

نَنظُرَتْ مِن جَهلِها شَبْحَ الْوَرَى وَخَهِ وَالسِلْهِ سِهِ فَهِ وَالسِلْهِ وَالسِلْهِ الْسِيلَ يَا أَيْهَا اللَّاهِي عَنْهُ عَجْباً فَستَسدَبُسرُ مِسمُسنُ أَنستَ وَإِلَسي فَهِ لَ أَنْتَ حَاظٌ كَ فَي وَتُرابُ وَحَسِلُ أَنْسِتَ نُسُورُ أَفْسِقٍ قَسِدُ بُسِدًا أَمْ أَتَسَاكُ الْسِيلُمُ قِيدُما فِي الْسَحَسَا فَلُولاكُ مَا حُرِجِبْتُ عَمَّا فِي كُـلُ شَـنِ لَـوْ سَابَـزتَ غَـوْرَهُ مِنْ رَجِيتِ مُلِئَتُ لأَمِعَةً

لأمسيسة غسنا فسيد مسن غسروس لِمَنْ لاَحَتْ لَهُ فِي الْعِلْم شُمُوسَ كَيْفَ يُغْنِي عَنِ الْقِيام الْجُلُوسُ أيسن تسمسيسي بسغد موت ورموس وَهَـلُ أَنْـتَ حَـظُ فَـوْذِ بِالْـفِـرْدُوسُ بَيْسَنَ أَلْهُمُلُ الْمُحَتَّى خَسَقُما كَمَالْمَعُمُوسُ وَنَسَيْتُ مَا أَنَيْتُ مِنْ دُرُوسُ الْكُايْسَاتِ مِن مَعَانِ وَمَحْسُوسُ ألفنيته فيبه منغان الكوس كَانْهَا اللُّهُ وَاللِّئَاسُ نُعُوسَ

#### وله أيضاً رضي الله عنه:

ألْعَللَوي يُستَكلُّم لِمَن هُويَسُدَه بِهُ ٱلْسَعَسَلاَوِي ذُو الْسَمَسَقُسَامُ مِسِنْ حُسَمَسَاةِ الْإِسْسِلاَمُ رَغْهَ فِي الْمُوصُولُ صَحِيدَ الْمُعُولُ الْمُعُولُ المعالاوي ذو الكأسين إمام السسالسكين المنعلاوي ذو الإخسسان ومسقسام الإيسقسان كَمْ كُفِّي مِنْ فُهِيرِ مِنْ عَنْاءِ السُّدبيير صَارَ مِنْ لَا الْأَمِيرَ يَكُهِى مَنْ يَأْتِيهِ

السخاض سنسلم زدوا السلام غلية طُبُّهُ مَن خَناري مَالَهُ تُسْيِيهِ كَـمْ سَـقَـى مِـنْ هُـمَـامُ خَـمْـرَةُ الـتُـنْـزيــهِ تَالُوا مِنْهُ الْمَأْمُولُ فِيسِمَا يُلدُّعِيهِ طَارَ فِي الْمُشْرِقَيْنَ صَيْسَتُهُ تُسرُويهِ بالشهود والعيان من حبه يغيب

وَاحِدُ فِي الْمَعَدُدُ فِيمَا يُسْعَى فِيهِ أَوْرَثَكُ الْسِجِسِنَسِانُ وَمَسَا يَسْشَمَنُ هِيهِ لينت لك نصيب مسئة للتنزيب تُنغَنِي عَن الرئسوم بالدي يُسوجسيد يُخْنِيكُ فِي نَظْرَه فِيمَا تُنِتَفِيهِ حُرجُه السراصليين لأمَن يُسفَساهِيد تَــرَكُــهَـا تــرَى فِي النَّاسِ تَنفنِيهِ وَلُسِيْسِسَ بِسغَسريسِبُ يَاتِنِي مَنْ يَحْكِيبِ رَؤُوفُ بـــالْأبــرَازُ لأَ مَـنُ يُـدَانِــو تَــاهَ عَــن الْأَكْــوَانُ مَــوَلاَهُ يَسكَــهِ شنيب التريب بنا يرتفيب وَخَيْسِ السَّرَاشِدِينَ مِنْ أَهْسَلُ السَّنَّسُورِيةِ مِنْ رِجَالِ السُّحْقِيتِينَ وَكُسلُ مَسن يَسخسويهِ

ا رَبُ يَــا رَبُ صَلُ عَلَى النّبيي

السعسلاري ذُو السمسدد مسن دُعساةِ السسسدد حَتَّى لَقِيَ الرَّحْمَانُ فِي رِضَا وَرِضْوَانُ المنعلاري يَالسبيب له سرع عبيب تَساتِسي لَسكَ الْسعُسلُومُ مِسنَ الْسحَسيُ الْسَقَسيُسومُ النعالاوي ذُو الْمُعَضَرَه فِي السَّذُنْسَا وَالْأُخْرَهُ رَوْضَةُ الْسَمُسَهُسَتَدِينَ قُدْوَةُ الْسَعَسَارِفِينَ كَسِمْ لَسِهُ فِسِي الْسُورَى مُسَاتِسِرَ كُسِبْسِرَى وَالْآنَ يَسا لَسبسب غَابَ ذَاكَ الطببب مَسنسبَع لِسلامُسرَاز مَسظسهَ لِسلامُسوَارُ عَـلْـمَـهُ السرِّحْـمَانُ بِالْسِرَارِ الْسَعُـرَانُ وَالْآلِ السطاهِ رين الْحَسَن وَالْمُ حَسَلِنَ ثُـمُ أَهُـل الــــُـصـدِيــتَ أَسَـانِــدِ الــطـريـــق

#### وله أيضاً رضي الله عنه:

طبئت ننفسسا ببالبطرب والسينسي بَسِيْسِنَ عُسودٍ وَأَلْسِحُسانٍ تُسجِستُسنَى يَا لَهَا مِنْ سَلْوَةٍ فِي حَفْرَتِي رُ حَبِيب مِنْ بَيْنِ أَحِبُتِي مُــنْ رَآنِــي رَآهُ فِــي حُــلْــتِــي مَـنُ لاَ يَـذري مَـا فِـبهِ أَخَـلُ الْـفَـنَـي فِي شُرِكُ وَظُرِنُ وَظُرِنُ وَضَانَى يَا آيسسٌ فِي الْمُورَى مِنْ رَوْح السلُّمة عَسَى يَوْما تُحظى بِالَّذِي تَهُوَاهُ ذًا خُلِلًا فَ اللَّهِ وَاتَّ صَالِ بِمُسُولاً فَ ذًا شُـؤُونِ وَفُـئُـونِ فِـى الْسمَسعُـئـى ذًا أَشْـــواق وَبُــرَاقِ وَمُــنَــي يُعَلِّمُ الْحُلْقَ مِن حُبِّ الْحَبِيب للنمغالي وللنمقام النغريب مِنْ رَحِيق الْوَصْل يَا نِعْمَ النَّصِيبُ عَرَفُوا الْدَتَ يَنْظِلُ الْمُسْتَحَنَّى حَدِيْتُ لا ظِلل وَقَد زَالَ الْسعَنِي

وَالْـــكَــاأَسُ مَــالِــي كسانسبنر السغسالسي إنّــــهُ الْـــوالِـــي دَغ عَـــناسَ الْأَيْــاسَاسَ مِـــن قـــن قــنم أخــنان مُـــا بـــهِ تُــزِقُــي عَــــــنــاهَــا تُـــنــقَـــى مساغه ألسطهر وَزَّالُ سِـــــــــــــــــــــــــــــــــــري

عَـجِـيبُ وَالسلُّهِ لِسمَـنُ قُـدُ يَـرَى وَلاَ يَسَدُرِي مَسَا يُسبُدِيسهَا فِسي الْسورَى وَلَـوْلاً مُا فَسِيَّتُ فِي السَّرَى أَوْ فِي جَهْلِ لَيْسَ فِيهِ مُقْتَنِي لسنخسم وض وغسما ووزنسى فَوا فَسؤزَ مَن صَبَّ لَهُ السُّعُودِ وَنَادَاهُ مِن أَعْلَى جَبَل السطور إفْرَا السلُّوحَ وَتَسَأَمُّهِ السُّطُودِ تَـرَى أنْـتَ وَلا أنْستَ وَالْمُسنَـي حُرُوفُ الْمَعْنَى مِنْ حُرُوفِ الْمَبْنَى أيْن أنْت مِن جَمَالِ قَسد حَسوَاكُ أيسنسما كمشت فسأنست بسمولاك وَلَـوْلاهُ مَـا كُـئِتَ وَمَـنُ وَالاَكُ فَسُبْحَانَ الَّـذِي أَسْرَى فِي الْهَـنَـى سَادَةً مِنْ فَضلِهِمْ نِلْتُ الْغِنَى صَسلُ يَسا رَبُ عَسلَسى غَسوْثِ الْسوَرَى وَالْآلِ وَصَحِبِ ذَوِي السشوري مُساطَلَعَ الْسَبَدُرُ وَزَالَ السسرَى صَلاَةً تُرْضِى الْحَسِيبَ مَن عَنَى فَسكَسانَ قسابَ قسوسينسنِ أَوْ أَذْنَسى

صُـــورَ الْأَكْــوان مِسسن تُسسود السسرُ خسسمَسان فِ عَلَى طَلِيلَ الْإِنْ الْإِنْ الْحَلَى الْأَوْلِيلِيلَ الْحَلَى الْأَوْلِيلِيلِيلَ الْحَلَى الْ لِأَيِّ حَسَسَ نِسَاسِ لِ بسشرب السقسريب ئــــورُكَ ئــــوري بــــــــــــــــــــــــور الْأَنْــــــــــوّارُ فِــــل الأطـــواز مِـــن بـــن بـــن الأبـــراز بالخسسل السشسكسر عَــــن كُــــلُ مُـــنـ صَـــفــوةِ الْأَخــيـاز عَــــن ذُوي الْأَبْـــنَصَــاز لِــــــرُوح الــــــــــرُ مِسن عسيسن الأمسر

وله أيضاً رضي الله عنه:

مَـخـبُسوبِـي مَـنْ زَارُو لاَ شَـكُ يَـدْرِيــهِ

مَـنْ جَـائِـي بَـاخـبَـارُو بِـرُوجِـي نَـفَـدِيـهِ
فِي قَلْبِي شَعْلَتْ نَارُو جَـرْجـي مَـنْ يُـبْـرِيـهِ
وَاجْـنُـودُو وَانْـصَـارُو قَـامَـتْ لِـتَـخـمِـبِهِ

حَـيْسِرْنِسِي بَسافْسكَسارُو مَـنْ يَسقَّـدُرْ يَـخْسمِسيهِ وَانْ جُومُ و وَاقْتَمَارُو كُلُهَا تُنْسِدِيهِ شَسرُ فُنِي بَاسْرَارُ سَيْرِنِي نَـحُـكِبِهِ وَاغْهَمُ رُنِي بَانْوَارُو مَنْ حَبُّو يَفُوي وِ تَسيِّسهُ نِس بَاطُوارُو حَالِس مَن يَدْرِيسهِ رَكْسَبْسِي فِي ابْسَحَارُو رَانِسِي هَايَسُمْ فِسِيهِ وَغُـــرُدْ مُـــرُمُــارُو تَاهُـوا بُـيْنَ الْهِيبِ شريُوا مِنْ عَـقُارُو نَالُوا مَا يَـهديـهِ مِنْ فَسَفُ لُو وَاذْكَارُو فَ سَازُوا بِهَ ذَيِهِ هَــذُبُـنِــى بَــانُــظُــارُو عَــلْـمُــنِــى نُــرُضِــيــهِ كَلُّمْ نِي بَاشْفَارُو نَسْغُرَفُ مَا يُبُغِيهِ عَــرُفْــنِــى مِــفْــدَارُو وَصْـلِــي مَـن يَــشــريــهِ وَامْسَقَامُسُو وَاوْكُسَارُو مَنْ جَاهَا تَسَطُّويهِ كَفَانِى فِى اشْهَارُو مَولانًا يَعْلِيهِ الأقسوامُسو واخسبَسارُو صَلْسى اللَّهُ عَليْهِ

#### وله أيضاً رضى الله عنه:

مَالُ الْحَبِيبُ رَاهُ الْجَفَانِي

تَاجُ الأَفَطَابُ سِيدَي الْحَمَدُ يَا الأَخْوَانُ

مِينَ حُبُو السَّكَينَ الْحَنَانِي
ظَنْيتُ فِيهُ مَوْلاَيَ غَالِي الشَّانُ
عَنْدُو غَنِيزٌ مَا يَئْسَانِي
عَنْدُو غَنِيزٌ مَا يَئْسَانِي
لِللَّهُ يَا إِمَامُ أَهْلُ اللَّهُ بَرْكَاكُ مَنَ الْجِفَا يَا سِيدِي
إِذَا ذُنَبُتُ يَا غَيوْنُ اللَّهُ أَنْا ضَعِيسِفُ خُدْ بِيدِي
إِذَا ذُنَبُتُ يَا غَيوْنُ اللَّهُ أَنْا ضَعِيسِفُ خُدْ بِيدِي
أَجِيبِي الْمُوفَ لُلِلُهُ وَانِي غُرِيبُ بَاقِي وَحُدِي

مَسْخُونُ بِكُ قَالَبِي دَايَامُ نَسْوَانُ بَالُ قَالَبِي دَايَامُ نَسْوَانُ بَالُمُ الْمُعَانِي اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّه

نَارُ الْفُرَاقُ حَمْلَتُ مَرَهُ قَلْبِي اكْوَاتُ كَمْ مَنْ كِيبَهُ تَحْكِي عُلِيهُ وَلَيٌ جَمْرَه مَن نَارُ حُبِبُكُم اقْدويَهُ وَانِسَى عُلِيهِ أَلْبِي خَلِيهِ وَلَيْ جَمْرَه مَن نَارُ حُبِبُكُم اقْدويَه وَانِهِي مَرْقِيهُ

نَبْغيك فِي الْمنَامُ الجيني

تَشْفِي غُلِيلٌ قَلْبِي تَذْهَبُ الأَخْزَانُ

وَانْسِحَدُنُسِكُ وَانْسِحَدُنُسِنِسِي

رَانِي بُسِخِيسَتُ نَسَعْسِطِي نَسَعْسَنَكُ مَسَا ذَا نُسَقُسُولُ مَسَا ذَا نَسَخُسَتَبُ كَالشَّمْسِنُ جِيبَتُ شَارَقُ نُورَكُ السُّسَانُ كُسَلُسَهَا تَسسَتَخُرَبُ مُسلُسوكُ فِسِي السَسْمَا تَسزَّدُكُ مِسنُسكُ خَسايُسفَة تَستُسأَدُبُ

> أَمْسرُ عُسِجِسِبُ شِسي رَبُسانِسي وَرَاهُ خَسسالُسقِسي عَسلامُ الْسبَسبَسانُ مِسنَ عِسلُسم بُساطِسنَ لُسدُنِسي

رَبُسي اغسطَاكُ وَازفَسعُ ذِكُرَكُ جَعْلَكُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ الْفَالُونِ مَذَاوِي الجَمِيعِ مَن ارْضَاكُ اوْ نَسطرَكُ مِسطبَاخ مَن الْسكواكَب ضاوِي وَالسلَّي بُسلاهُ رَبُ بَسغَسضَكُ مَسطُّرُودُ مَن اتْسبَاغ الْسغَاوِي وَالسلَّي بُسلاهُ رَبُ بَسغَسضَكُ مَسطُّرُودُ مَن اتْسبَاغ الْسغَاوِي نسساً لَلْ رَبُسنَا يَسخَفَظُننِي

نَسِسَقَسَى مَسنُ الْسِسَاعَسَكُ ذُوِي الْإِحْسَسَانُ حَسَنَى مُسنُ الْسِسَاعَ لَى ذُولِي الْإِحْسَسَانُ حَسَنَى خَستَى نُسَدُّ خَسلُ كَسفَسْسَى

السلّبة وَالْسِخُسِلاَيِسِينَ تَسَشِيهَ مَا فِيهِ مَا يُسِقُولُ الْسَقَايَلُ اصْفَى مَنَ الذَّهُ بِ سِيدَى الْحَمَدُ الْبِهِي مُسِنَ الْسَعْمَدُ الْسَكَامَلُ يَسِدُه كَالْسِخُسِرُ الْأَسْعَدُ الْسَاسُ عَسِنَدَهَا تَسِدُاوَلُ

آذطَب مُن الْسخريس الْسفانِي وإذَا نُسطُرْت وَجُهُه كَالشَّسمُسُ الْسِبَان لَسخيه مُسهَدُبُه تَسعُرِي غالبي مَا قُدَرْتُ انْ عَالَى فَالِي ضَالِي ضَالِي فَالِي وَالِي وَالِي وَالْمِي لَا شَالُ السَّنِي يَا الْسَفَالِي يَا الْسَلَّالِي يَا الْسَلَّالِي يَا الْسَلَّالِي يَا الْسَلَّالِي يَا الْسَلَّالِي يَا الْسَلَّالِي عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلِي عَلَى اللَّهُ اللَّلَّةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ الللَّهُ اللَّ

قَدْدُ غَدِيْ النَّهُ النَّا النَّهُ النَّهُ النَّا النَّهُ النَّا النَّهُ النَّهُ النَّا النَّالِحُلَّ النَّا النَّا النَّا النَّا النَّالِي النَّا النَّالِحُلِّي النَّالِي النَّالِحُلَّ النَّالِي النَّالَالْمُ النَّالِحُلِّي النَّالِحُلَّ النَّا النَّالِي النَّالِحُلَّ النَّا النَّالِحُلَّ النَّا النَّالِحُلَّ النَّالِحُلِّ النَّالِحُلَّ النَّالِحُلَّ النَّالِحُلِّ النَّالِحُلِّ النَّالِحُلَّ النَّالِحُلِّ النَّالِحُلَّ النَّالِحُلَّ النَّالِحُلَّ النَّالِحُلَّ النَّالِحُلَّ اللَّالِحُلَّ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

أجبيع من غقل يعنذزني

أَلْعِلْمُ وَالْنَصَايَحُ شُخُلُه لِللنَّاسُ كَافَّة بِالْحُسَلَة الْعِلْمَ الْحُسَلَة مِالْحُسَلَة مَا رَيْتُ فِي الْدِينُ وَالْعُمَلُ وَالْخَصَلَة مَا رَيْتُ فِي الْدِينُ وَالْعُمَلُ وَالْخَصَلَة مَا رَيْتُ فِي الدِّينُ وَالْعُمَلُ وَالْخَصَلَة مَا لَهُ مَا لَكُ مَالَشُمُسُ وَالْقُمَرُ وَالْقِبْلَة مَا لَهُ مَالَشُمُسُ وَالْقُمَرُ وَالْقِبْلَة

وَالْسِيَسِوْمَ رَاخَ يُسا سَسايَسلْسنسي وَالْسِيْسُوخُ وَشُبُانَ وَالْسَيْسُوخُ وَشُبُانَ

فُرسَانُ فِي الْهِهَادُ تُعَالِي

يَسا دَارْ وِيسنُ رَاهُ شُلُطُانَكُ مَسنُ عَسادُتُه مُستَسوَّجُ قَسايَسمُ شَسوُّدُ لاَ البُسعَسى يَسرُجَعُ لَكُ رَوَّحُ لِسلُسهُ نَسا فِسي نُسعَايَسمُ رِيَّاضُ فِسي الْسَجُسَايَنُ تَسمَلُكُ قُصُّودَ عَسالسَيَة يَسا فَساهَمُ

افسضى خاجنه منهني

سُبْحَانُ خَالْهِي مَولاَيَ سُبْحَانُ

مَا لُه شُرِيكُ مَا لُه ثَانِي

فَسرَغَستُ الْسَمَستَسازَلَ مِستَسكَ وَلأَتَ دَازنَسا مَسرَهُ سوبَسة أَمُ الأَخْسوَانُ تَسبَسكِسي عَسئسدَكُ كَسنُرُو هَـمُسومُها مَكُرُوبَة فِي كُلنُ وَلأَتَ دَازنَه مَـخُلوبَة فِي كُلنُ يَلنُ مِنْ تَسنسطُسرُ قَلبُسرَكُ بِالْقَلْب حَازنَه مَـخُلوبَة فِي كُلنُ يَلنُ مَـنُسطُسرُ قَلبُسرَكُ بِالْقَلْب حَازنَه مَـخُلوبَة

إِذَا الْسَسَرُنُهَا تَسَخَرُنُسِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّا اللَّهُ ال

مَا ذَا يُسزِيدُ يَدُكُسرُ لَسنِسي

لَـوْ صُبِّتُ نَـمُـذَحَـكُ وَانْـعَـاوَدُ فِـي كُـلْ يَـوْمُ ذَايَــ ذَوْعَـبَـة بِـانْـشَـادْ رَاشَـقَــة وَاقْـصَـايَــذُ تَـقَـدِيــز لِـلْـفَـضَــلْ وَالـنُـسُبَـة هَـكَـذَأ بِسِفِسِيتُ رَبْ شَساهَـذ وَاذَخَهِنَ فَـذَا الرَّوْهِ بَـذَا الرَّوْهِ بَـذَا الرَّوْهِ بَـذَا الرُوْهِ بَـذَا الرَّوْهِ بَـذَا الرَّوْهِ الْحَـذَانِ مَا خَرَفْتَكُ ذَهْبَتُ الأَغْبَانَ مَا خَرَفْتَكُ ذَهْبَتُ الأَغْبَانَ فِسِي الْمَـوْثُ وَالْـحُـيَاةُ الْمَهَائِي

أنّا الْخُسِبَالُ وَانْسَتَ شَهْسِي مَوْجُودُ بِكُ مَانِسِي جَاحَدُ إِذَا تُسِخِيبُ غَابَتُ نَهُسِي بَعْدُ الْحُسِبَاةُ نَبْقَى جَامَدُ عَادِي عُلِيبُ فَي بَحْطُمْ غَرْسِي وَانْسِتَ ازْوَاهُ بِكُ تُسِمَاعَدُ

لِسلَّه رُوفُ لِسي وَادَضَ النِسي وَادَضَ الْسَلَّ رَائِسي مُوفُ لِسي وَادَضَ الْسَلْسَ الْسَلِّ الْسَلْسَ الْسَلْسَ الْسَلْسَ اللَّهُ الْسَلْسَ اللَّهُ السَلْسَ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الْمُلْعُلُمُ اللَّهُ الْمُلْعُلُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلِمُ اللَّهُ الْمُلْعُلِمُ اللَّهُ الْمُلْعُلُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلُمُ اللَّهُ الْمُلْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْ

رَبُ الْسِعْسَبَاذُ عُسِدُهُ عَسَبُسِدُكُ مَسْسُوبُ لِسِكُ وَانْسَتَ الْسَعُسَالُ لَمُ الْسَعُسَالُ لَمُ الْسَ رَبُسِي اوْقَسَفْسَنِسِي بِسِبَسَابَسِكُ وَأَنَسَا ضَسِيسِفُ مَسَانِسِي نَسَاجَسَمُ فَسَاجُسَعُ لَ قَسَوْتِسِي مِسِنْ فَسَطْسَلُكُ أَنْسَا الْسَقُسُومُ وَانْسَتَ الْسَقَسَالِينَ فَسَالِسِيمُ

وَادْفُسِعْ دَانِستِسِى وَاحْسفْسظْسنِسِى مِسنْ كَنِدْ كُولْ وَاحَدْ طَبْعُه شَهْطان فَدْنُه بُسعِسِيدْ مَسائِسى فَدُنِسى

صَسلَ يَسا نُسهِ مِن مَ وَجَدُدُ عَلَى النّبِي شهِ مِن الْأُمُة خَدْرُ وَالْهِ مَا الْأُمْة خَدْرُ وَالْهِ مَا الْأَمْدَة مَالْمُ مَا الْأَمْدُ وَالْهِ مَا الْمُعْدُ وَالْهُ مَا الْمُحْدُدُ وَالْهُ مَا الْمُعْدُ وَالْهُ مَا اللّهُ مَا الْمُعْدُ وَالْهُ اللّهُ مَا الْمُعْدُدُ وَالْهُ الْمُعْدُدُ وَالْهُ الْمُعْدُدُ وَالْمُعْدُدُ وَالْمُعْدِينَ وَالْمُعْدُدُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعْدُدُ وَالْمُعْدُدُ وَالْمُعْدُدُ وَالْمُعْدُدُ وَالْمُعْدُدُ وَالْمُعْدُدُ وَالْمُعْدُدُ وَالْمُعْدُدُ وَالْمُعْدُدُ وَالْمُعُمْدُدُ وَالْمُعْدُدُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُوالُولُ والْمُعُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُ

فَسابَسز مَسنُ اسْسَمْع وَاتْسَبْعنِي وَالْسَبْعنِي وَالْسَبْعنِي وَالْسَدُا عُسلَى السَسِي بَسْطِسلاَة السرِّحْسَان فِي السَّنِي بَسْطِسلاَة السرِّحْسَان فِي يُسلِّ فِي يُسلِّ فَي فَايَسلاَ يَسْبُنِي فِي كُسلُّ يُسوِّم ذَايَسلاَ يَسْبُنِي

وله أيضاً رضي الله عنه:

سيدي الحسمد يا ما الحسلاء في المسلاء في المعلاء في المعلاء في المعلاء في المعلوث الله يما الأحباب طب قلب قلبي سيدي العلاوي يسا ما السعددنا بالسقدة

سِيدِي مْنَ الْحَالَ النُّوبَاتُ جَسادُ بِهِ الْفَيْرِمُ السَّايَةِ الْمُعَالَةِ عَلَى النُّمَايَةِ الْمُسَانُ الْمُستَّالُ الْمُعَالِقَ حَقَهَا تَتْسَطُّرُ فِي النُّمَايَةِ الْمُسَانُ الْمُستَّالُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُشَارُطَةُ خَصُومَا مَسَيِّاحَاتُ طَافَحَه بِالْفَتْحُ الْمُشَارُطَةُ خَصُومَا مَسَيِّاحَاتُ طَافَحَه بِالْفَتْحُ الْمُشَارُطَةُ خَصَومَا مَسَيِّاحَاتُ طَافَحَه بِالْفَتْحُ الْمُشَارُطَةُ الْمُشَارُطَةُ الْمُشَارِكُ وَاعْسَانُ الْمُشَارِكُ وَاعْسَانُ الْمُشَارِكُ وَاعْسَانُ الْمُسْلَالُ الْمُشَارِقُ الْمُسْلَالُهُ اللَّهُ الْمُسْلَالُهُ اللَّهُ الْمُشْلِكُ الْمُسْلَالُ اللَّهُ الْمُسْلَالُهُ اللَّهُ الْمُسْلَالُهُ اللَّهُ الْمُسْلَالُهُ اللَّهُ الْمُسْلَالُهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُسْلَالُ اللَّهُ الْمُسْلِقُ الْمُسْلِقُولُ اللَّهُ الْمُسْلِقُ الْمُسْلِقُ الْمُسْلِقُ الْمُسْلِقُ الْمُسْلِقُ اللَّهُ الْمُسْلِقُ اللَّهُ الْمُسْلِقُ الْمُسْلِقُ الْمُسْلِقُ الْمُسْلِقُ اللَّهُ الْمُسْلِقُ الْمُ الْمُسْلِقُ الْمُسْلِقُ الْمُسْلِقُ الْمُسْلِقُ الْمُسْلِقُ الْمُسْلِقُ اللَّهُ الْمُسْلِقُ الْمِسْلِقُ الْمُسْلِقُ الْمُسْلِقِ الْمُسْلِقُ الْمُ

نُورْ شَارَقَ مِصْبَاحُ كَالْقُمَرُ في اسْمَاهُ النَّاوي

غسالسي فسايستن بسبهاه

سِيدِي مُن الحَلُ السُّذُكِيرِ كَانُ قَايَم مَما مِسَلُه وَالِي المُسامُ الحَسْطُلَه وَالِي إِمْسامُ الحَسْطِيمِ الْحَسْدِيرِ فِي الْمُسعَالِي قَدْرُه مَسْوَالِي وَالْمِي وَالْمُؤْمِ وَالْمِي وَالْمُؤْمِ وَالْمِي وَالْمِي وَالْمِي وَالْمِي وَالْمِي وَالْمِي وَالْمِي وَالْمِي وَالْمِي وَالْمُؤْمِ وَالْمِي وَالْمُوالْمِي وَالْمِي وَالْمُوالْمِي وَالْمِي وَالْمِي وَالْمِي وَالْمِي وَالْمِي وَالْمِي وَالْمِي

قسادِي لأ مُستْ يُستْسسوَاهُ كَانُ اطْبِيبُ الْقُلُوبُ فِي النَّالِيَقُ مِرُهُ مَعْنَادِي كَانُ اطْبِيبُ الْقُلُوبُ فِي النَّالِيَقُ مِرُهُ مَعْنَادِي شَسسافِ الْفُواهُ شَسسافِسسى طُسسبُ وَاذْوَاهُ

سيب بي مسن الحسل السخسلوة الحبكيسم عسارف بالله فايسز واصلل مسؤلسي سسطسوه عسند مسؤلاة بسخساة بحسائة بحسائة والسي مسن الحسل السخسطسوة الحريب تحاضر ما هو شي عاجز عسلينة رضسوان السلسة

> عَرُفْنِي بِالْمَعْنَى اضْحِيتْ شَاعِرْ مَنْ اتْبَاعُه سَارِي سَايَـــرْ عَــلَـــى مَــنِــدَاهُ

مَسجُدلَهُ بَسايَسنَ مَسعُدُوم بِالْكُرَايَسمُ وَالسَّرُ الطَّاهَرُ مِشَدلُ الْسبَدُرِ الْسمَشُمُومُ فِي الْسرُوجُه مَسادِي مَسْفواتَرْ مُسبَسحَانَ الْسحَيُّ الْسَفَيُسومُ مَسنَ اغسطَاهُ السَّرُ الْسبَاهَدرُ عَسسَنُوهُ رَبُّ مَسنَاءً اللَّهُ لِلهُ

خَذْمُوهُ أَهْلَ النّبيّة الرّاغبِينَ فِي الْمُقَامُ الْأُخْرَاوِي لِللّهُ اللّهُ خُرَاوِي لِلسّلَال السّلَال السّلِي السلسة وفيسسي السسلسة

أنسا عَسبنسدَكُ مَسنسلسوك مَن اعْسِيدَكُ مَعْشُوقَ الْمحرَّرُ وَمَا الْمُعَرُّرُ وَمُعَالِبُونَ الْمُعَرِّرُ وَمُعَالِبُونَ الْمُعَالِبُونِ وَمِي الْمُعِينَ يَسْسَخُ وَيُعَبُّرُ

سَاقِي مَنَ الحَلِ السَّلُوكَ فِي المَقَامَكَ يَذْكُرُ وَيُعَمَّرُ مُنغَسَّمَدُ عَلَى السَلُهُ

مَن يَسْكُو مَا قُلْسَاه ذَاك شَاقِي مَطُرُود الْهُوَاوِي

ضَــــــغ رَبُ وَانْـــــاه

شَايَت نَوْصَلْ مَبْنَاهُ انْشَرُفْ الْحَجْرَه وَالأَسْتَارُ وَانْسَشَرُفْ مَسِنْ خُسِذُاهُ صَعْدُهُمْ بِحُسْنُ الْجِوَارُ مَسَادَاتِ مِ أَهْلُ السَّلُهُ فَيَا أَخْسَبَارُ الْسَلُمَ الْسَعِي أَهْلُ الْسَلُمَ الْسَلِّمَ الْسَلِّمَ الْسَلِّمَ الْسَلِّمَ الْسَلِّمَ الْسَلْمَة مِسْنَ السَلِّمَة مِسْنَ السَلْمَة مَسْنَ السَلْمَة مِسْنَ السَلْمَة مِسْنَ السَلْمَة مِسْنَ السَلْمَة مَا مُسْتَعَلِّمَة مِسْنَ السَلْمَة مِسْنَ السَلْمَة مَا مُسْتَعَالَ الْعَلَيْمَة مَا مُسْتَعَلِمَة مَا مُسْتَعَلِمَة مَا مُعْلَمَةُ مَا مُسْتَعَلِمَ الْعَلْمُ الْعَلْمَةُ مَا مُعْلِمَةُ مُسْتَعِيْنَ الْعَلْمَةُ مَا مُسْتَعَلِمُ الْعَلْمَةُ مَا مُعْلَمُ الْعَلْمَةُ مَا مُعْلَمَةُ مَا مُعْلَمَةُ مَا مُعْلَمَةُ مَا مُعْلَمُ الْعَلْمَةُ مَا مُسْتَعَلِمُ الْعَلَمَةُ مَا مُنْ الْعَلِمُ الْعَلَمُ وَالْعَلْمُ مُنْ الْعَلْمُ مُنْ الْعَلْمُ مُعْلِمُ الْعَلْمِ مُنْ الْعَلْمُ الْعَلَمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلَمُ الْعَلْمُ الْعَلَمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعَلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعِلْمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُ

فَازُوا حَقًا تَحْقِيقَ بِالْغُنَايَمَ وَالْكَاسُ الرَّاوِي بِالْغُنَايَمَ وَالْكَاسُ الرَّاوِي بِسَمُعَةً فَي الْمُعَنَايَمَ وَضَاهُ بِسَمُعَةً فَي الْمُعَنَايَةُ وَالْكُاسُ الْهُ الْمُعَالُونِ الْمُعَالَةُ اللّهُ الْمُعَالَةُ الْمُعَالَةُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

يَسا رَبٌ وَقَسفَسنِسي الْسفُسوذَ بِالسرُّضَا مِثْلَ السلَّي فَازُوا وَالْهَدنِسِي وَالْحَسفَظُ بَسِي الْسَجُسؤذِ بِالْهَدَّة مِثْلَ السلَّي جَازُوا وَاحْسمنِسي وَالْسِعَشْنِسِي الْسُحُسوذُ مِنْ فَسفسلَكُ مِثْلَ السلَّي حَازُوا

عُـــدُه عَــبندكُ مَــن الهــواه

يَسهُوَى دُعَا مَفَجُولُ لِللَّمَعُونُ يَسهُدِي وَيُدَاوِي كُسلُ وَاحَسذ مِسنَ بَسلُسوَاهُ

نَـخُـتَـمْ نَـظُـمِي بِـالـصَـلاَةُ كَالْقُرُنْفَلُ وَالطّيبُ الْفَاتِـنُ عَــلَـم مَــظُـه السَّادَةُ سِيدذَا مُحَمَّدُ السَّادَةُ مَــلاَةً السَّادَةُ مَــا وَالْـنُ مَـاحِبِ السَّفَاءَة يَـا وَالْـنُ مَــاحِبِ السَّفَاءَةُ السَلْمةُ السَلْمُ السَلْمةُ الْمُسْلِمةُ السَلْمةُ السَلْمُ السَلْمةُ السَلْمةُ السَلْمةُ السَلْمةُ السَلْمةُ السَلْمةُ السَلْمةُ السَلْمةُ ا

وَعْلَى أَهْلُه الْأَبْرَازُ وَالصَّحَابَة الْجُنْذُ الْمُشْخَاوِي الْحُلْدُ الْمُشْخَاوِي الْرَادُ السِيْسِكُ حِسْزَبُ السِلْسَة

وله أيضاً رضي الله عنه:

أغلاَشْ شَوْدُ سِيدِي وَادْتَاخ نُودُ الآلْمَاخ اغلاَشْ خَلْى بَضرِي طَمَاخُ مَا اضغَا لِي أغلاَشْ يَخفَانِي رُوخ الرَّاخ ذَهْ وَ الآفراخ طُبُ قَلْبِي عُزُ السَّلِاخُ وَالأَبْسِدَالِي ضَاقَ صَدْدِي مِنْ غَيْرَ امْزَاحُ صِرْتُ نَوّاحُ رُوف لِسي يَسا سِسيدِي وَادْوَاحُ شوف خالى هَاجَ بَخْرِي كَنْرَتْ الأزياحُ مَوْجَ نَطَّاحُ مَرْكُبِي مَتْخُلْخُلْ الألْوَاحُ مِنْ الْهُوَالِي عَارِي عَلِيكُ نَبْقَى مُلْتَاخ سَهُمُ الأَقْرَاخ كَالْهُدَف مَتْرَشَّنَ بِادْمَاخ والسئسبال يَا الْعَلَاوِي مَسْكَكُ فَاخ طُبُ الأَجْرَاحُ غِنْضِي: يَا سِيدِي نَرْتَاحُ مِنْ اغلالِي

وَاغْيِيتُ انْعُومُ مَا انْفَعْ عُومِي فِي الْمُوَاجِي رَانِي مَغْمُومُ فِي إغْفَالِي كَالْوَاجِي حالى مخطوم اتخبل غزلي وانساجي تُورَكُ مَسْمُومُ بِهُ تَسَذُهَبُ اذْيَاجِي

رَانِي مَهْمُومٌ يَا الْعَلاَوِي سِيدِ الْقَوْمُ قَلْبِي مَكُلُومٌ حَازَ عَقْلِي فِي اغْلاَجِي جَسْدِي مَحْمُومُ وَالْعُقَلْ مَايَحٍ مَقْسُومُ غِثُ الْمَظْلُومُ مَا ابْقَى لِي جَهْدُ الْيَوْمُ بُجَاهُ الْمَعْصُومُ لا تَنخلنِيش مَضيُومُ جَاهَكُ مَعْلُومُ نَصْرَكُ الْمَحَى الْقَيُومُ

#### انت اذليلي وانت المفتاخ يَا طُبِيبُ الرُّوخُ وَالأَشْبَاخُ يَا النُّصَّاخُ جَاكُ نَـوًاخ كَــمْ زَايَــرْ بَــاكِــي الأَلْــمَــاحُ ساز ساليي فسل فسواخ نساز بسستسائه بالأكسفاخ بالمغواليي شنمس شرقت على الأبطاخ نُـوز وَضَـاخ وَالْأَطْـــلال كَالْقُمُ رَ مُضَوّى الأسطاخ عَنْدُ الأَقْحَاخُ نحرايتمك مغلومة صخاخ نُوز جَالِي

# يَا الْعَالَٰ مِ مَسْكَكُ فَاخ طُبُ الأَجْرَاخ غِنْ نِي يَا سِيدِي نَوْسَاخ مُن اغلالِي

#### موال

دَمْعِي ثُجَّاجُ طَابُ جَفَّنِي مَنْ انْوَاحُه قُلْمِي مُحْتَاجُ وَانْتَ اطْبِيبُه وَارْبَاحُه كُوْكَبُ وَهُاجُ فَالسَمَا زَاهِي مِصْبَاحُه مُذْحَكُ عُلاَجُ لاَ جُوَارْجِي إِذَا جَاحُوا مَذْحَكُ عُلاَجُ لاَ جُوَارْجِي إِذَا جَاحُوا تَذَفِّقُ بَامُوَاجُ نَفْنِيهَا فِي امْدَاحُه يَا نُورَ الدَّاجُ مِنْ افْرَاقَكُ عَقْلِي مَاجُ مَا لَكُ تَسَعْنَاجُ يَا الْعَلاَدِي زَيْنُ التَّاجُ جُودَكُ مِعْرَاجُ بِهُ تَشْبَاهِى الْأَنْسَاجُ لَسْنِي نَسُاجُ بِالْقَصَايَدُ كَالدُّيبَاجُ لَوْ صَبْتُ امْشَاجُ بِالْقَصَايَدُ كَالدُّيبَاجُ لُو صَبْتُ امْشَاجُ بَاللَّهُ مَنَ الْعَفْصَةُ وَالزَّاجُ

#### مطلع

لَو الجبرَتْ يَا غَوْفُ الْسِلاَحُ لُورُ الأَصْبَاحُ لَسَدْحَاكُ بَامْتُونُ وْشُرَّاحُ عَلَى التّوالِي مَنْ اتْمَكِّنْ مَنْ حُبُّكُ بَاحْ صَارْ مِصْبَاحْ فَالْحُالاَيُاقُ دَايَانُ وشَاخ بــهٔ عَــالِــي قُلْتُ الأَفْصَاحُ كَالشَّهَدْ مُطَوِّقْ بَاجْبَاحُ مُسنُ اغسرَامَسكُ رَانِسي مُسدُّاخ خرج غاليي وَالسزُّمَسانُ السُكَدُرُ وَالْحَسِاخُ مَا اقْدَرْتُ انْعَالَعِ الأَكْدَاحُ حَمْلُ فَضَاحُ غلى امثالي فَوْقَ شِلْوَاحُ كَالنَّسَرْ يُرَفِّرُفْ بَالْجِئَاحُ ويسنت يستميخ ليى بالسلاخ فِي الْمُشَالِي يَسا الْسعَسلاَوِي مُسشسكُسكُ فَساحُ طُبُّ الأَجْرَاحُ فِئْني يَا سِيدِي نَرْتَاخ مِنْ اغملالِي

#### موال

قَـلْبِي يَـهُـوَاهُ بِهُ غَـانِي مَـثَـأَنُـسُ غَـظِيمُ الْجُاهُ فِي الْخُلايَقُ مَتْقَدّسُ قَـبُـلُـه وَارْضَاهُ بَـعُـدُ مَـا كَانُ الْمَدَنُـسُ

يَا غَوْثُ اللّه نُورُ وَجُهَكُ مَا نَنْسَاهُ كَالشَّمْسُ البُهَاهُ فِي السِّمَا شَارَقُ بَاضِيَاهُ نَاصُرُه مَوْلاً فَي السِّمَا شَارِقَ بَاضِياهُ نَاصُرُه مَوْلاً فَي مَنْ جَالِي نَاجُاهُ طُبُه وَادْوَاهُ عَلَى الْحَقِيقَة مَتْأَسُسُ حَبُه وَاهْدَاهُ مَا رَيْتُ مِثْلُه مَثْرَيْسُ

مَا اخلَى مَلْقَاهُ كَالشَّهُذُ فَايَنَّ مَعْنَاهُ السَّهُ فَايَنَ مَعْنَاهُ السَّهُ فَايَنَ مَعْنَاهُ السَّهُ اعْسَطَاهُ تَسُوجُهُ مَسُولاً يَ عَسلاهُ

#### مطلع

مَنْ جَعْلَكُ فَالله مِفْسَاح حَازُ الأرْبَاحُ مَنْ نَكُولُ شَاقِي مَكْسَاحُ مَاتُ خَالِي خَمْرُ مُبَاحُ مَن السُّبِي مَاذُونَ بُسَّصْرَاحُ عُشْتُ سَاقِى تَسَلّا الأَقْدَاخِ وَالْسَمْسَوَالِسِي اشفيع مَن صَاحِبُ الْحُاتَحُ وَالْتُدُوّاخُ بالنُّنُوبُ تُللُّطُخُ وَاسْفَساخُ عَاشُ تَالِي اغلى اغذاذ المنطر السخاخ انصلى غليه بشوق والحاخ غير مجماخ فِي اللَّيَالِي انخنُوزُ الأَفَلاَحُ مَن اغسطَاوُ الْسَمَالُ وَالأَرْوَاخ عَلَى أَهْلُه وَاصْحَابُه السُّوَّاخُ غلى المتالي طُبُ الأَجْرَاحُ غِنْسِي يَا سِيدِي نَسْرَتَاحُ يَا الْعَلاَدِي مُستكَلكُ فَاخ مِن اغلالِي

#### وله أيضاً رضى الله عند:

كُمْ لِي فِي الَّذِي يَهْوَانِي مِسنَ آيَاتٍ بَسيُسَاتُ

نُسورُهَا عَسَلَى الْأَكْوَانِ كَشُمُوسٍ مُشْرِقَاتُ

يُسْرُكُهُا مَسَلَ الْأَكُوانِ كَشُمُوسٍ مُشْرِقَاتُ

يَسْعُرِفُ رُوحَ الْسَعَانِي دُونَ نُسورِ الْسَبِسَاتُ

قَانُهَ ضُ لِحَوْضِ التَّدَانِي حَوْضِ الْقُرْبِ بِالصَّفَاتُ

حَتْى تَغْنَى بِالْأَيْقَانِ وَبِاللَّمَاتِ فِي اللَّرْضِ وَالسَّمَواتُ

تَجَلَّى نُورُ الْفُرْقَانِ فِي الْأَرْضِ وَالسَّمَواتُ

فَعَلَّمَ بِالْأَيْقَانِ قُلُوبًا بِالْحَقِيقَاتُ

فَعَلَّمَ بِالْأَيْقَانِ قُلُوبًا بِالْحَقِيقَاتُ

فَعَلَّمَ بِالْأَيْقَانِ قُلُوبًا بِالْحَقِيقَاتُ

فَكَانُوا أَهْلَ عِرْفَانِ بِأَنُواعِ الْحَاجِيَّاتُ هَذَا قَوْلِي لِلْوَلْهَانِ وَكَسَذَا لِسلْوَالِسهَاتُ صِرْتُ مِنْ حُسْنِ الْبَيَانِ مِعْرَاجاً لِلْعَلِيَّاتُ يَرْقَاهُ ذَوُو الْأَيْسَقَانِ مَنْ فَازُوا بِالرَّبِطَاتُ

#### وله أيضاً رضي الله عنه:

يُسا فَسرَحِسي بِسقُدُوم الْسمِلاَح سَسادة مِسن نُسورهِسم قَسد أضسوَأت عَامِلُ الْـحُـبُ دَعَالِسِي نَـغَـتَـنِـمُ يَا أُهَا اللهُ اللهُ أَهُالاً فَاقْدِلُهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ الل كَــمْ تَــطُـوفُ بـالْـمَـوَالِــي عَــذُرَةً تَرَانِي كُلِّمًا لأَحَتْ فِي الْحَوْي لَـنِـتُ شِـغـري لَـوْ رَآهَـا مُـسـعِـدُ خَـمْرُنَا خَـمْرُ حَـلالٌ يَسا فَستَسي لا يَدُوقُه إلا مَن قَد فَنني حَــتَــى لا يَــرَى حَــينــثــمَـا بَـصَــرَ كُلُ شَيْءِ فِي الْوَرَى مِنْ حُسنيها حِسى عَسِسْنُ الْسَكُسُلُ وَالْسَكُسُلُ لَسَهَا آلْحَمْدُ لِلَّهِ قَدْ نِلْتُ الْمُنِّي يَا سَائِراً فِي الْهَوَى مُبْتَغِياً سِسلائحُ الْسقِّسوم عَسفُسافٌ وَرضَسا وَصَلاّةُ السُّدِ تَسنسمُ و أَبداً وَأَخْسِلُ الْسَبَسِيْتِ وَسَسَادَاتِ الْسَهُدَى

#### وله أيضاً رضي الله عنه:

جَىلَسْتُ مَعَ نَفْسِي لَعَلَى أَرَاهَا وَكُنْتُ كَالَيْسِي أُجَاوِلُ عَبَيْاً

سَسادَةٌ مِسنْ فَسفسلِسهسمْ طَسابَ رَاحِسي أنبجه السماء غلى البطاح مَعَهُمْ سُرَيْعَةً فِي اصْطِبَاح بسشرود وبسكسل انسيسراح غسلسى أغسل السوضسل دَاحساً بسرَاح وَجْهُهُا كَالشَّمْس عِنْدُ الصَّبَاح كُنْتُ قِبْلَةً لِلدِّوي الصّلاح لمنا خرى سواخا في السملاح وَلـكِـنَّـهُ لَـنِـسَ بِـالْـمُـبَـاح عَـن الْـكَـوْنِ وَعَـن كُـلُ الْأَشْـبَاح إلا وجهة الرحمن يا صاح طَــلْـعَــةُ الْـبَـدُرِ كَــرَوْحِ الــرُيْـاح إمسا مستنن أو شرخ لسلسراح وَقَدْ نِلْتُ الْغِنَى بَعْدُ الْكِفَاحِ وَصْلَ حِبُ عَلَيْكُ بِالسَّلاَح وروفساء بسعسهسود السفسلاح عَـلَـى خَـيْـر الـرُسُـل دُونَ جِـمَـاح يَـنَـابِيع السُّرُ أَهْلِ السَّمَاح

فَـكُانَـتُ وَمَـا كُـنْتُ وَعَـزُ لِـقَاهَا إذَا أَنَـا أَرَدُتُ إِذْرَاكَ مَــغــنَـاهَـا

سَأَلْتُ عَنْهَا عَقْلِي وَقَلْبِي وَمُهُجَيْي نَجَلَّتُ ثُمُّ جَالَتْ وَغَابَتْ فِي غَيْبِهَا لَيَطِيفَةٌ لَوْ أَنَّ السَّطَائِفَ كُلَّهَا فَي الطِيفَةُ لَوْ أَنَّ السَّطَائِفَ كُلَّهَا فِي السَّمْعُ إِنْ شِغْتَ وَالْبَصَرُ الَّذِي هِيَ السَّمْعُ إِنْ شِغْتَ وَالْبَصَرُ الَّذِي وَهِي السَّفَدُرَةُ السِّبِي بِسوَفْتِ إِرَادَةٍ وَهِي الْفُوَادِ الَّذِي وَهِي الْفُوَادِ الَّذِي وَهِيَ الْفُوَادِ الَّذِي وَهِيَ الْفُوَادِ الَّذِي وَهِيَ الْفُوَادِ الَّذِي فَهَا هِي صِفَاتُ الْمَعَانِي تُجِيبُكَ فَهَا هِي صِفَاتُ الْمَعَانِي تُجِيبُكَ لَيَقَدْ تَمُّ مَا ثَمُّ مِن سِرِّ حَقِيبَةً وَ لَكَ لَكُ مَا ثَمُ مِن سِرِّ حَقِيبَةً وَ لَكَ لَكُ مَا ثَمُ مِن سِرِّ حَقِيبَةً وَ لَكَ لَكُ مَا ثَمُ مِن سِرِّ حَقِيبَةً وَلَا لَي بِرَبُكَ فَلَا لِي بِرَبُكَ فَاحِدٌ أَنْتَ لَوْ كُنْتَ فَقُلْ لِي بِرَبُكَ وَاحِدٌ لَنَاتُ السَّلُ وَعِي الْسَلِي اللَّهِ الْسَلِي الْمَنْكُ وَاحِدٌ لَيَا الْسَلَّ وَعِي الْسَلِي وَهِي الْسَكَ وَاحِدٌ فَالْكُولُ وَعِينَ الْسَلِي إِلَيْكُولُ وَاحِدٌ فَالْكُولُ وَاحِدُ فَالْكُولُ وَاحِدٌ فَالْكُولُ وَاحِدٌ فَالْكُولُ وَاحِدٌ فَالْكُولُ وَاحِدٌ فَالْكُولُ وَاحِدُ فَالْكُولُ وَاحِدٌ فَالِكُولُ وَاحِدٌ فَالْكُولُ وَاحِدُ وَاحِدُ فَالْكُولُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُولُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُولُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُولُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُولُ وَاحِدُولُ وَاحِدُ وَاحِدُولُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُولُ وَاحِدُ وَاحِدُولُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُولُ وَاحِدُولُ وَاحِدُولُ وَاحِدُولُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُولُ وَاحِدُ وَاحِدُولُ وَاحِدُ وَاحِدُولُ وَ

وله أيضاً رضي الله عنه:

يَا سَائِلاً عَنْ حَقَّ الْحَقِيقَةِ فِي الْهَوَى أَنْتَ الْعَرْشُ وَالْفَرْشُ وَأَنْتَ كُرْسِيْهُ تَامَّلُ رَعَاكَ السَّهُ في آيَدةِ أَبْسَسَا

وله أيضاً رضي الله عنه:

به أيك فلته الهداة وتفقد أونت به أونت به أونت بين الورى بخير طريقة وسار بوني بين الوكبان فالمتشرث ومار بوني من الرنحبان فالمتشرث وحينه ما الرنحبان فالنصر حليفها أنث بأخلاق تسسوق إلى العلا فكم بها احيب من الناس ميتا فيما الورى يسير ونوره فيما النام المعضر حقا ولا مرا الناب ألما المعضر حقا ولا مرا أتاك إله العرا فيضلا وجكمة

قَقَالُوا لَقَدْ كُنّا فِي الْأَصْلِ إِبّاهَا فَحَارَتْ أَهْلُ الْوَصْلِ فِي كُنْهِ بَهَاهَا تَنَاذَتْ لَمَا كَانَتْ فِي الْحَقّ سِوَاهَا تَنَاذَتْ لَمَا كَانَتْ فِي الْحَقّ سِوَاهَا تَجَلّى فِي نَفْسِكَ لِتَدْدِي عَمَاهَا تَجَلّى فِي نَفْسِكَ لِتَدْدِي عَمَاهَا تَبِي كُلُّ مَرْمَاهَا تَبِي كُلُّ مَرْمَاهَا يَبِي كُلُّ مَرْمَاهَا يَبِي كُلُّ مَرْمَاهَا يَبِي كُلُّ مَرْمَاهَا يَبِي ظِلُّ حِمَاهَا يَبِي ظِلْ حِمَاهَا فِي كُلُّ مَرْمَاهَا فَي كُلُّ مَرْمَاهَا فَي كُلُّ مَرْمَاهَا فَي يَعِيشُ بِيحَيّاةٍ فِي ظِلْ حِمَاهَا فَي فَي اللَّذُوقِ مُسَاهَا فَدُ قَامَتْ بِكَ قِدْماً وَأَنْتَ تَمْسَاهَا فَدُ قَامَتْ بِكَ قِدْماً وَأَنْتَ تَمْسَاهَا وَمُا يُسْوَافَ يَسِدُكُ فِي نَفْسِ مَأْوَاهَا وَمَا يُسُولُكُ إِنْ صَعْمَ هَالِ سَنَاهَا وَمَا يَسُولُكُ يَبْدُو فِي ظِلْ لُ سَنَاهَا وَمَا مِنْ وَلَا يَسْوَاكُ يَبْدُو فِي ظِلْ لُ سَنَاهَا

فَالْحَقُ مِنْكَ فِيكَ عَلَيْكَ قَدِ اسْتَوَى وَلَـنِسَ يَسسَعُهُ سِوَاكَ إِذَا انْسَطَوَى تُولِيْسَ فَسَهَلُ تَرَى سِوَاهُ إِذَا الْسَطَوى تُولُوا فَهَلُ تَرَى سِوَاهُ بِكَ احْتَوى

لِأنْكَ إِمَامٌ فِي الْبَسِرُ وَالسُودَةِ فَكُنْتَ بِهَا فَرُداً بِاللَّهِ الْمُولِيةِ فِي كُلُّ فَذُفَهِ فِي أَسْنَى الْعَوَاصِمِ وَفِي كُلُّ فَذُفَهِ وَحَيْثُمَا حَلْتِ كَانَتَ خَيْرَ مَشْهَدِ وَحَيْثُ مِنْ أَعْدَبِ مَوْدِ وَوَيْ الْسَرَادِ مِنْ أَعْمَتِ مَوْدِ وَأَنْ فَا أَنْ فَا أَعْمَتِ مَوْدِ وَأَنْ فَا أَنْ وَالْ فَا أَنْ مَنْ فَا أَنْ فَا أَنْ فَا أَنْ مَنْ فَا أَنْ فَا أَنْ مَنْ فَا أَنْ فَا أَنْ فَا أَنْ فَا أَنْ فَا أَنْ مَا فَا فَا أَنْ مَنْ فَا أَنْ مَنْ فَا أَنْ وَا فَا فَا أَنْ مَا أَنْ فَا أَنْ مُنْ فَا أَنْ مُنْ فَا أَنْ مُنْ فَا أَنْ مُنْ فَا أَنْ مِنْ أَنْ مُنْ فَا أَنْ مِنْ فَا أَنْ مُنْ فَا فَا أَنْ مُنْ فَا أ

فَأَنْتُ عَيْنُ الْهُدَى وَالْمَجْدِ الْمُوَبِّدِ فَالْبَحْرُ لاَ يُسْبَرُ بِآلَةٍ بِمَوْدِهِ فَلَمْ يُدْرِكُوا شَأْوَ الْعَظِيمِ الْمُسَدِّةِ فَلَمْ يُدْرِكُوا شَأْوَ الْعَظِيمِ الْمُسَدِّةِ خَكِيمٌ وَحِيدٌ فِي الْعَدَدِ حَكِيمٌ وَلاَ فُخْرَ وَحِيدٌ فِي الْعَدَدِ كَشَمْسٍ لَكِئْهَا لاَ تُسرَى لِللأَرْمَدِ بِأَوْضَعِ حُجْةٍ إِلَى كُسلٌ مُهنَدِ بِأَوْضَعِ حُجُةٍ إِلَى كُسلٌ مُهنَدِ بِأَوْضَعِ حُجُةٍ إِلَى كُسلٌ مُهنَدِ بِمَنْ فَيْضٍ مُمَدُّدِ مِمْنَا فِيهَا قَذْ بُدَا مِنْ فَيْضٍ مُمَدُّدِ مِمْنَا فِيهَا قَذْ بُدَا مِنْ فَيْضٍ مُمَدُّدِ مِمْنَا فِيهَا قَذْ بُدَا مِنْ فَيْضٍ مُمَدُّدِ مِنْ فَيْضٍ مُمَدُّدٍ لِيسَدِي عِنْدَ كُلُ مُضْعَدِ السَيْرِي الْمُعْدِ النَّيْسِيُّ الْهَادِي مُحَمَّدِ إِلَى طَلْعَةِ النَّيْسِيُّ الْهَادِي مُحَمَّدِ إِلَى طَلْعَةِ النَّيْسِيُّ الْهَادِي مُحَمَّدِ إِلَى طَلْعَةِ النَّيْسِيُّ الْهَادِي مُحَمَّدِ إِلَى طَعْدِ اللَّهِ الْمُعْدِ النَّيْسِيُّ الْهَادِي مُحَمَّدِ الْمُعْدِ الْمُعْدِ الْمُعْدِ الْمُعْدِ اللَّهِ الْمُعْدِ الْمُعْدِي

تَمَمّتُ فَضَائِلُكَ عَلَى كُلُّ فَاضِلِ لَئِنْ عَجَزَتُ نَفْسِي عَنْ تِعْدَادِ فَضْلِكَ فَالنَّاسُ وَإِنْ شَادُوا بِبَعْضِ الْمَآثِرِ فَسِيبٌ وَلاَ مِرَا حَسِيبٌ بَيْنَ الْوَرَى فَسِيبٌ وَلاَ مِرَا حَسِيبٌ بَيْنَ الْوَرَى فَمَوَادُكَ الشَّهَدُ بِأَنْكَ غَوْلُنَا الْمَنْ تِبِهَا هَدُيا كُرِيما مُوَيِّداً رِيَاضٌ مِنَ الْعِلْمِ الْمُفِيدِ الْمُنودِ وَلاَ شَاهِدَ أَقْوَى عَلَى حُسْنِ نَشْرِهَا وَلاَ شَاهِدَ أَقْوَى عَلَى حُسْنِ نَشْرِهَا لَكَ الْحَمْدُ يَا رَبِي عَلَى مَا أَوْلَيْتَنَا وَلِي رَجَاءٌ يَنْمُو فِي فَضْلِ جَنَابِهِ وَلِي رَجَاءٌ يَنْمُو فِي فَضْلِ جَنَابِهِ وَفِي الْخِتَامِ نَبْدِي الصَّلاءَ عَلَى النَّيِي وَفِي الْخِتَامِ نَبْدِي الصَّلاءَ عَلَى النَّيِي

## فهرس المحتويات

| ٣   | تقليم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | ترجمة المؤلف الشيخ محمد البوزيدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|     | نصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | عدم زيارة الشيخ إلا بهدية اللهدية عدم زيارة الشيخ إلا بهدية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     | عدم الإكثار من الجلوس مع الشيخعدم الإكثار من الجلوس مع الشيخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     | ،<br>عدم الإكثار من الضحك مع الشيخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|     | عدم الإكثار من الكلام بحضرة الشيخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|     | عدم الجلوس عن يمين الشيخ أو عن يساره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۱۳  | عدم إكثار النظر للشيخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۱۳  | ا عدم تقرير المسائل العلمية في حضرة الشيخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۱۳  | عدم الجلوس كجلسة العوام أمام الشيخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1 8 | عدم المشي مع الشيخ مساوياً له                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 10  | عدم التقدم بشيخه للصلاة المسلاة المسلام التقدم بشيخه للصلاة المسلام التقدم بشيخه المسلام المسلوم المسلام المسلام المسلوم ا |
| 10  | ،عدم الجلوس يموضع الشيخ السيخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 17  | عدم الأكل مع الشيخ الأكل مع الشيخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۱۷  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۱۸  | عدم النوم مع الشيخعدم النوم مع الشيخعدم عدم مناداة الشيخعدم مناداة الشيخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | ۱<br>عدم الجلوس أمام باب منزل الشيخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | عدم الدخول إلى منزل الشيخ بغير إذنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | عدم الأخذ من متاع الدنيا الدنيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|     | عدم تقريب عباله من عبال شبخه إلا للتبرك بهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

| , ,                                    | عدم لبس فضلة الشيخ                                                                                                            |
|----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| **                                     | عدم لبس الجديد بدون إذن الشيخ                                                                                                 |
| 44                                     | عدم شكوى حواثجه للشيخ                                                                                                         |
| 3 Y                                    | عدم الإسراع في المرد على مشورة الشيخ                                                                                          |
| 40                                     | عدم الاستبراء بمكان عام                                                                                                       |
| <b>7</b> 7                             | الحب والبغض بحب الشيخ وبغضه                                                                                                   |
| **                                     | عدم إظهار العلم أمام الشيخ                                                                                                    |
| 44                                     | عدم الالتفات إلى غير شيخه                                                                                                     |
| 44                                     | عدم مطالبة الشيخ بالكرامات                                                                                                    |
|                                        | عدم الشروع في أي حال إلا بإذن الشيخ                                                                                           |
|                                        | عدم ظن السوء بالشيخ نحوه                                                                                                      |
| ۲1                                     | عدم كتمان محبة الله ورسوله وشيخه وإخوانه الله ورسوله وشيخه وإخوانه                                                            |
| ٣٦                                     | عدم نقل كلام المخواص للعوام وبالعكس                                                                                           |
| ٣٧                                     | فصل                                                                                                                           |
| ٣٧                                     | عدم التهاون برياضة النفس                                                                                                      |
|                                        |                                                                                                                               |
|                                        |                                                                                                                               |
| <b>£ Y</b>                             | عدم الجلوس بمواضع التهلكة                                                                                                     |
| ۲۶<br>۲۳                               | عدم تزكية النفس                                                                                                               |
| 73<br>73<br>10                         | عدم تزكية النفس                                                                                                               |
| 7 3<br>7 0<br>7 0                      | عدم تزكية النفس                                                                                                               |
| 27<br>01<br>07                         | عدم تزكية النفس                                                                                                               |
| 24<br>01<br>04<br>7.                   | عدم تزكية النفس                                                                                                               |
| 27<br>27<br>01<br>07<br>72<br>VY       | عدم تزكية النفس عدم التصدر للخلق قبل الإذن                                                                                    |
| 27<br>27<br>07<br>72<br>VY             | عدم تزكية النفس عدم التصدر للخلق قبل الإذن عدم طلب التقدم على الإخوان عدم نزع التجريد فصل |
| 27<br>27<br>07<br>07<br>72<br>77<br>77 | عدم تزكية النفس عدم التصدر للخلق قبل الإذن                                                                                    |

| ۸٠    | نصلنصل                                                              |
|-------|---------------------------------------------------------------------|
| ۸Y    | نصل                                                                 |
| AY    | أخذ العلم عن الكبير والصغير                                         |
| ٨٥    | ملاقاة أهل المحبة                                                   |
| ۸٧    | حسن استقبال زائري الشيخ ممن لا نعرف                                 |
| ۸۸    | ترك من يريد الأخذ عن الشيخ للشيخ                                    |
| ٩.    | نصل                                                                 |
| ٩.    | ستر الحقائق وعدم التحدث بها مع غير أهلها                            |
| 90    | فصل في أدب السائر في سيره إلى حضرة ربه                              |
|       | فصلٌ في أدب الفقير الصادق الذي تعلق به بعض الإخوان بعد إذن الشيخ أن |
| 97    | يذگر                                                                |
| ١     | عدم الدخول على الشيخ في ثلاث مواضع                                  |
| 1.4   | فصل                                                                 |
| 3 • 1 | عدم الزواج قبل الرسوخ والتمكين                                      |
| ١٠٨   | عدم الاستعلاء على الشيخ                                             |
| 1 • 4 | عدم التنخم في حضرة الشيخ                                            |
| 111   | عدم التكبر على أحد من إخوانه                                        |
| 111   | عدم الجلوس بين يدي الشيخ على غير طهارة                              |
| 114   | عدم إشراك رأيه مع رأي الشيخ                                         |
| 114   | عدم الإذن لأحد في حضرة الشيخ                                        |
| 114   | عدم إيصال الكلام القبيح للشيخ                                       |
| 17+   | عدم مطالبة شيخه بنقله من حال إلى حال                                |
| 171   | الاكتفاء بعلم الله فيما ينفقاللاكتفاء بعلم الله فيما ينفق           |
| 371   | عدم اعتماد المريد على شيء دون فضل الله ورحمته                       |
| 177   | كيفية إنفاق المريد للرزق                                            |
| 177   | لزوم المريد لبابين من أبواب اليقين                                  |

| عدم خلط التجريد بالأسباب                                              | 189 |
|-----------------------------------------------------------------------|-----|
| عدم التعرض لملاقاة الجبابرة                                           | 124 |
| عدم مجاورة الشيخ إلا للخدمة                                           | ۱۳۸ |
| عدم قطع المريد زيارة المريد إخوانه في ربه                             | 18+ |
| لا يشتري المريد من شيخه ولا يبيع له ٤٤                                | 188 |
| عدم تزوج مطلقة الشيخ أو أرملته                                        | 189 |
|                                                                       | 107 |
|                                                                       | 100 |
| ديوان آيات المحبين في مقامات العارفين للعارف بالله تعالى الشيخ عدة بن |     |
| نونس المستغانمينونس المستغانمي                                        | 144 |
| نهرس المحتويات ١٩                                                     | 719 |



# AL-PĀDĀB AL-MARŅIYAH LI-SĀLIK ṬARĪQ AL-ṢŪFIYAH (The mannerliness of Sufis)

by

Sīdi Muḥammad Ben Aḥmad Al-Būzaydi

Followed by
Diwàn Al-Càrif Bil-làh tacàlà
SIDI MUḤAMMAD AL-BÜZAYDI AL-MUSTAGANMI

Sidi Muhammad Al-Buzaydi's poetical works

Followed by

DĪWĀN ĀYĀT AL-MUḤIBBÍN FĪ MAQĀMĀT AL-¢ĀRIFĪN

cldah Ben Tunis's poetical works

All Edited by

Dr. <sup>c</sup>Āṣim lbrāhīm Al-kayāli

DAR AL-KOTOB AL-ILMIYAH
Beirut-Lebanon